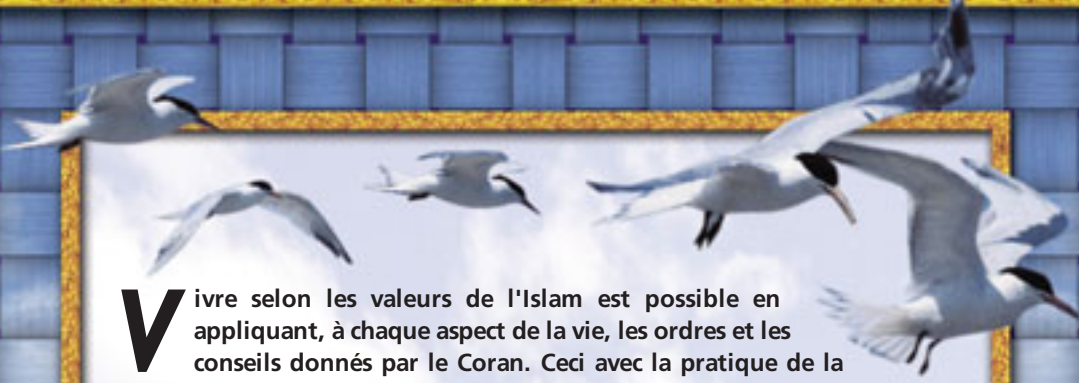


الله  
رسور  
محمد

ADNAN OKTAR (HARUN YAHYA)

# 24 Heures DANS LA VIE D'UN MUSULMAN





**V**ivre selon les valeurs de l'Islam est possible en appliquant, à chaque aspect de la vie, les ordres et les conseils donnés par le Coran. Ceci avec la pratique de la Sunna sont les seuls moyens avec lesquels les gens peuvent accomplir les meilleurs et les plus heureux résultats dans ce monde ainsi que dans le prochain. Notre Seigneur nous dit dans le Saint Coran qu'une personne peut atteindre la meilleure façon de vivre en accomplissant de bonnes actions :

Quiconque, mâle ou femelle, fait une bonne œuvre tout en étant croyant, Nous lui ferons vivre une bonne vie. Et Nous le récompenserons, certes, en fonction des meilleures de leurs actions. (Sourate an-Naml, 97)

Par la volonté d'Allah, le fait de vivre selon l'enseignement du Saint Coran et de la Sunna permettra aux gens de développer une compréhension ouverte, une intelligence supérieure, l'habileté à distinguer le bon du mauvais et de considérer une question en profondeur. Ces caractéristiques assureront que la personne qui les possède vivra chaque instant de sa vie dans la facilité qui provient de ces avantages. Une personne qui vit sa vie en étant soumise à Allah et en accord avec l'enseignement du Coran sera complètement différente des autres gens dans sa façon de se comporter, de s'asseoir et de marcher, dans son point de vue et dans la manière d'expliquer et d'interpréter les choses, ainsi que dans les solutions qu'elle trouve pour les problèmes auxquels elle est confrontée.

Ce livre étudie ce que font les gens et les événements qu'ils rencontrent presque tous les jours durant leur vie, du point de vue d'un musulman qui vit selon les enseignements du Coran.



## A PROPOS DE L'AUTEUR

Adnan Oktar, qui écrit sous le pseudonyme HARUN YAHYA, est né à Ankara en 1956. Il a effectué des études artistiques à l'Université Mimar Sinan d'Istanbul, et a étudié la philosophie à l'Université d'Istanbul. Depuis les années 80, il a publié de nombreux ouvrages sur des sujets politiques, scientifiques et liés à la foi. Hautement appréciés dans le monde entier, ces ouvrages ont permis à de nombreuses personnes d'attester de leur croyance en Allah et à d'autres d'approfondir leur foi.

Les livres de Harun Yahya font appel à une gamme variée de lecteurs, quels que soient leur âge, leur race ou leur nationalité, car ils se concentrent sur un objectif unique : élargir le point de vue du lecteur en l'encourageant à réfléchir sur des questions critiques telles que l'existence d'Allah et Son unicité, et à vivre selon les valeurs qu'il leur prescrivit.

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

اللَّهُ  
رَسُولُ  
مُحَمَّدٌ



# **24 Heures DANS LA VIE D'UN MUSULMAN**



**HARUN YAHYA  
(ADNAN OKTAR)**



## A PROPOS DE L'AUTEUR

Adnan Oktar, qui écrit sous le pseudonyme HARUN YAHYA, est né à Ankara en 1956. Il a effectué des études de beaux-arts à l'Université Mimar Sinan d'Istanbul, et a étudié la philosophie à l'Université d'Istanbul. Depuis les années 80, il a publié de nombreux ouvrages sur des sujets politiques, scientifiques et liés à la foi. Harun Yahya est devenu célèbre pour avoir remis en cause la théorie de l'évolution et dénoncé l'imposture des évolutionnistes. Il a également mis en évidence les liens occultes qui existent entre le darwinisme et les idéologies sanglantes du 20<sup>eme</sup> siècle.

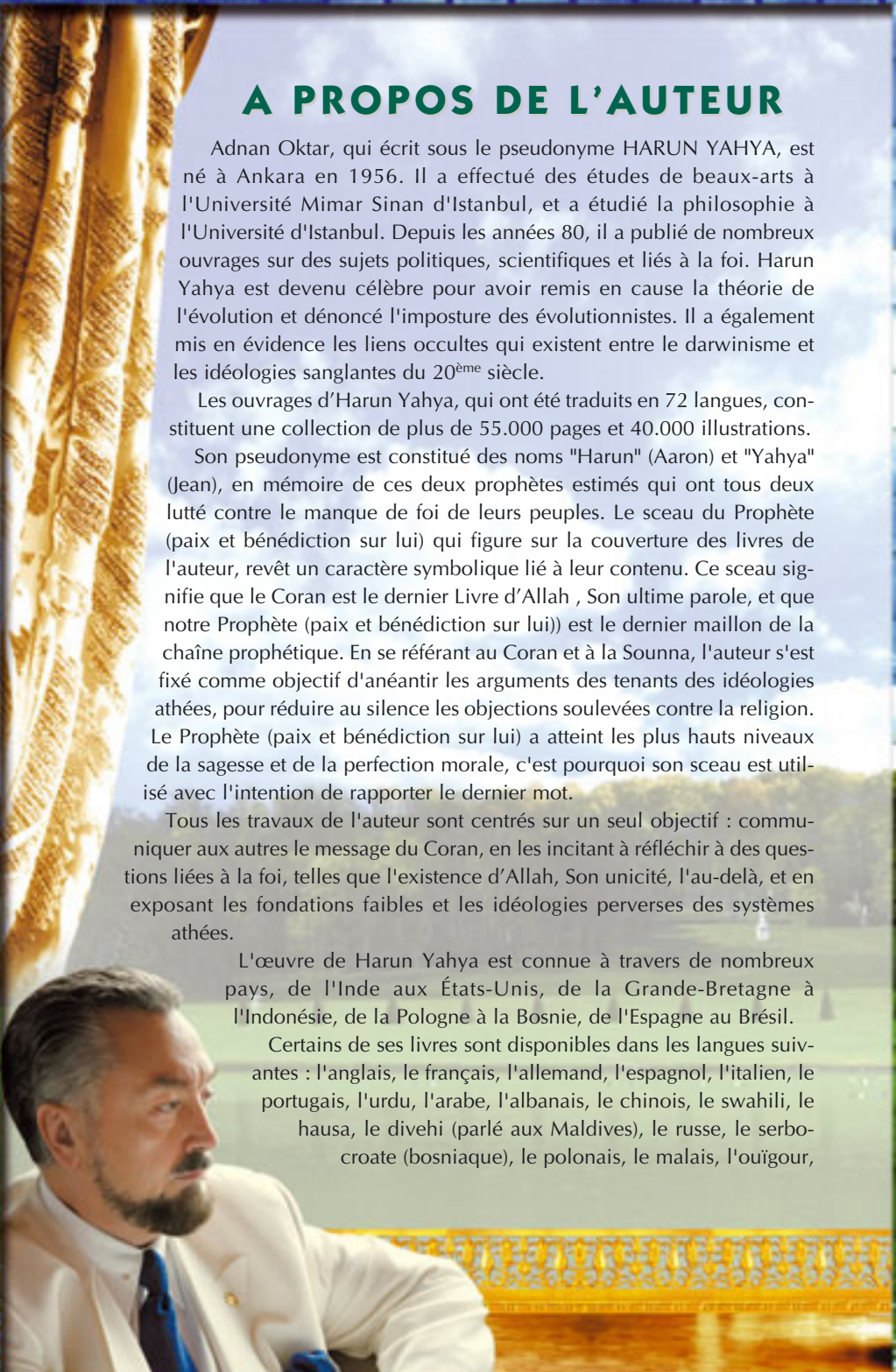
Les ouvrages d'Harun Yahya, qui ont été traduits en 72 langues, constituent une collection de plus de 55.000 pages et 40.000 illustrations.

Son pseudonyme est constitué des noms "Harun" (Aaron) et "Yahya" (Jean), en mémoire de ces deux prophètes estimés qui ont tous deux lutté contre le manque de foi de leurs peuples. Le sceau du Prophète (paix et bénédiction sur lui) qui figure sur la couverture des livres de l'auteur, revêt un caractère symbolique lié à leur contenu. Ce sceau signifie que le Coran est le dernier Livre d'Allah , Son ultime parole, et que notre Prophète (paix et bénédiction sur lui) est le dernier maillon de la chaîne prophétique. En se référant au Coran et à la Sounna, l'auteur s'est fixé comme objectif d'anéantir les arguments des tenants des idéologies athées, pour réduire au silence les objections soulevées contre la religion. Le Prophète (paix et bénédiction sur lui) a atteint les plus hauts niveaux de la sagesse et de la perfection morale, c'est pourquoi son sceau est utilisé avec l'intention de rapporter le dernier mot.

Tous les travaux de l'auteur sont centrés sur un seul objectif : communiquer aux autres le message du Coran, en les incitant à réfléchir à des questions liées à la foi, telles que l'existence d'Allah, Son unicité, l'au-delà, et en exposant les fondations faibles et les idéologies perverses des systèmes athées.

L'œuvre de Harun Yahya est connue à travers de nombreux pays, de l'Inde aux États-Unis, de la Grande-Bretagne à l'Indonésie, de la Pologne à la Bosnie, de l'Espagne au Brésil.

Certains de ses livres sont disponibles dans les langues suivantes : l'anglais, le français, l'allemand, l'espagnol, l'italien, le portugais, l'urdu, l'arabe, l'albanais, le chinois, le swahili, le hausa, le divehi (parlé aux Maldives), le russe, le serbo-croate (bosniaque), le polonais, le malais, l'ouïgour,



l'indonésien, le bengali, le danois et le suédois et de nombreux lecteurs du monde entier les apprécient.

Ces ouvrages ont permis à de nombreuses personnes d'attester de leur croyance en Allah, et à d'autres d'approfondir leur foi. La sagesse et le style sincère et fluide de ces livres confèrent à ces derniers une touche distinctive qui ne peut manquer de frapper ceux qui les lisent ou qui sont amenés à les consulter. Ceux qui réfléchissent sérieusement sur ces livres ne peuvent plus soutenir l'athéisme ou toute autre idéologie et philosophie matérialiste, étant donné que ces ouvrages sont caractérisés par une efficacité rapide, des résultats définis et l'irréfutabilité. Même s'il y a toujours des personnes qui le font, ce sera seulement une insistance sentimentale puisque ces livres réfutent telles idéologies depuis leurs fondations. Tous les mouvements de négation contemporains sont maintenant vaincus de point de vue idéologique, grâce aux livres écrits par Harun Yahya. L'auteur ne tire pas de fierté personnelle de son travail ; il espère seulement être un support pour ceux qui cherchent à cheminer vers Allah. Aucun bénéfice matériel n'est recherché dans la publication de ces livres.

Ceux qui encouragent les autres à lire ces livres, à ouvrir les yeux du cœur et à devenir de meilleurs serviteurs d'Allah rendent un service inestimable.

Par contre, encourager des livres qui créent la confusion dans l'esprit des gens, qui mènent au chaos idéologique et qui, manifestement, ne servent pas à ôter des cœurs le doute, s'avère être une grande perte de temps et d'énergie. Il est impossible, pour les nombreux ouvrages écrits dans le seul but de mettre en valeur la puissance littéraire de leurs auteurs, plutôt que de servir le noble objectif d'éloigner les gens de l'égarement, d'avoir un impact si important. Ceux qui douteraient de ceci se rendront vite compte que Harun Yahya ne cherche à travers ses livres qu'à vaincre l'incrédulité et à diffuser les valeurs morales du Coran. Le succès et l'impact de cet engagement sont évidents dans la conviction des lecteurs.

Il convient de garder à l'esprit un point essentiel : la raison des cruautés incessantes, des conflits et des souffrances dont la majorité des gens sont les perpétuelles victimes, est la prédominance de l'incroyance sur cette terre. On ne pourra mettre fin à cette triste réalité qu'en bâtissant la défaite de l'incrédulité et en sensibilisant le plus grand nombre aux merveilles de la création ainsi qu'à la morale coranique, pour que chacun puisse vivre en accord avec elle. En observant l'état actuel du monde qui ne cesse d'aspirer les gens dans la spirale de la violence, de la corruption et des conflits, il apparaît vital que ce service rendu à l'humanité le soit encore plus rapidement et efficacement. Sinon, il se pourrait bien que les dégâts causés soient irréversibles.

Les livres d'Harun Yahya, qui assument le rôle principal dans cet effort, constitueront par la volonté d'Allah un moyen par lequel les gens atteindront au 21<sup>ème</sup> siècle la paix, la justice et le bonheur promis dans le Coran.

## A L'ATTENTION DU LECTEUR

- Dans tous les livres de l'auteur, les questions liées à la foi sont expliquées à la lumière des versets coraniques et les gens sont invités à connaître la parole d'Allah et à vivre selon Ses préceptes. Tous les sujets qui concernent les versets d'Allah sont expliqués de telle façon à ne laisser planer ni doute, ni questionnement dans l'esprit du lecteur. Par ailleurs, le style sincère, simple et fluide employé permet à chacun, quel que soit son âge ou son appartenance sociale, d'en comprendre facilement la lecture. Ces écrits efficaces et lucides permettent également leur lecture d'une seule traite. Même ceux qui rejettent vigoureusement la spiritualité resteront sensibles aux faits rapportés dans ces livres et ne peuvent réfuter la véracité de leur contenu.
- Ce livre et tous les autres travaux de l'auteur peuvent être lus individuellement ou être abordés lors de conversations en groupes. Les lecteurs qui désirent tirer le plus grand profit des livres trouveront le débat très utile dans le sens où ils seront en mesure de comparer leurs propres réflexions et expériences à celles des autres.
- Par ailleurs, ce sera un grand service rendu à la religion que de contribuer à faire connaître et faire lire ces livres, qui ne sont écrits que dans le seul but de plaire à Allah. Tous les livres de l'auteur sont extrêmement convaincants. De ce fait, pour ceux qui souhaitent faire connaître la religion à d'autres personnes, une des méthodes les plus efficaces est de les encourager à les lire.
- Dans ces livres, vous ne trouverez pas, comme dans d'autres livres, les idées personnelles de l'auteur ou des explications fondées sur des sources douteuses. Vous ne trouverez pas non plus des propos qui sont irrespectueux ou irrévérencieux du fait des sujets sacrés qui sont abordés. Enfin, vous n'aurez pas à trouver également de comptes-rendus désespérés, pessimistes ou suscitant le doute qui peut affecter et troubler le cœur.

**[www.harunyahya.fr](http://www.harunyahya.fr)**

**<http://fr.harunyahya.tv/>**

**e-mail : [contact@harunyahya.fr](mailto:contact@harunyahya.fr)**

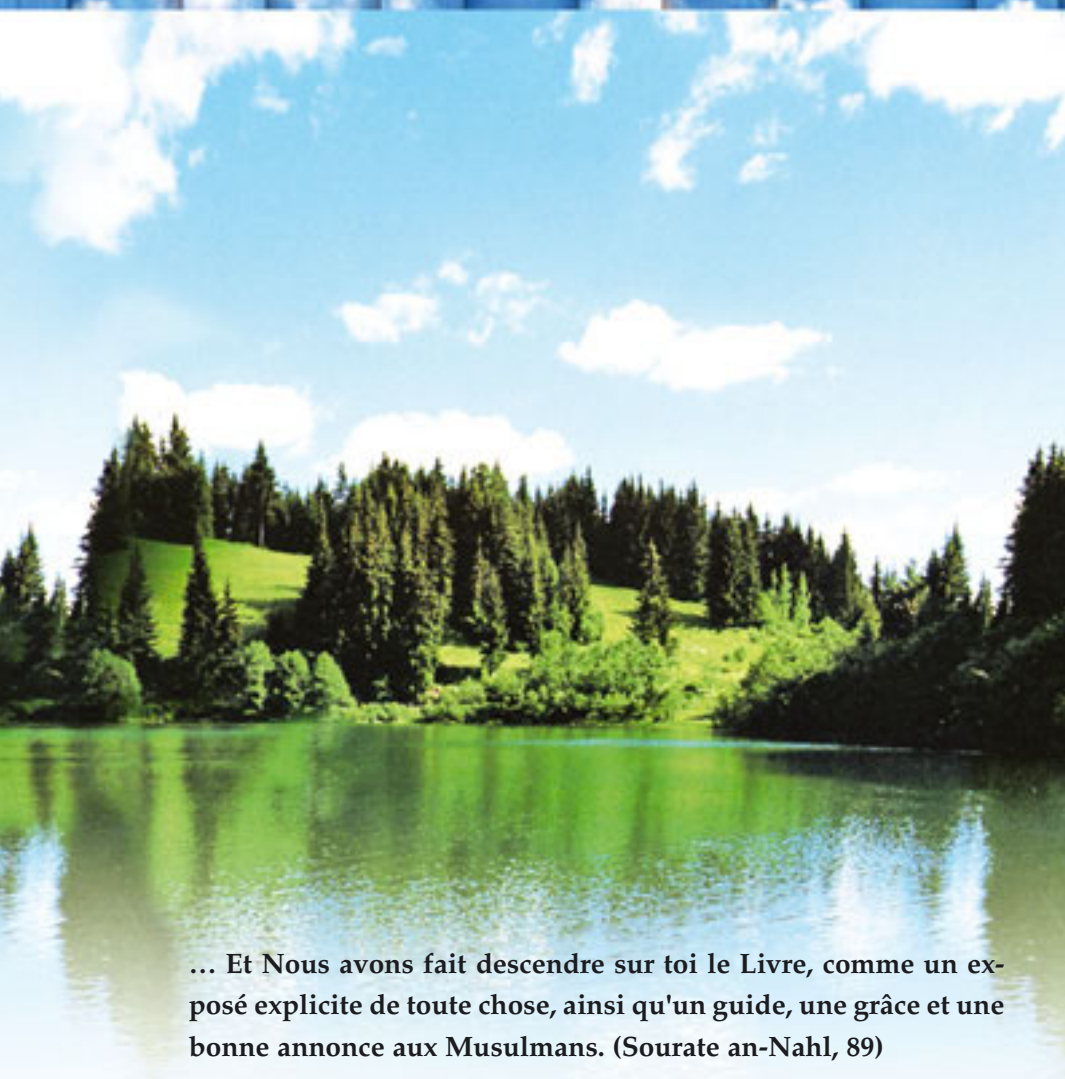
# SOMMAIRE

|                                                                                         |            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| <b>Introduction .....</b>                                                               | <b>8</b>   |
| <b>24 heures dans la vie d'un musulman selon les enseignements du Saint Coran .....</b> | <b>14</b>  |
| Se lever le matin.....                                                                  | 14         |
| Se laver.....                                                                           | 19         |
| S'habiller.....                                                                         | 28         |
| Le petit déjeuner .....                                                                 | 36         |
| En chemin .....                                                                         | 54         |
| Au travail .....                                                                        | 72         |
| Faire les boutiques .....                                                               | 78         |
| L'exercice et l'entraînement physique .....                                             | 84         |
| Prier.....                                                                              | 88         |
| Aller au lit le soir.....                                                               | 96         |
| <br>                                                                                    |            |
| <b>L'état d'esprit d'un Musulman.....</b>                                               | <b>102</b> |
| Le comportement envers la famille et les amis.....                                      | 102        |
| Le comportement envers les bienfaits .....                                              | 106        |
| Le comportement envers la beauté.....                                                   | 113        |
| La réaction envers des événements négatifs en apparence .....                           | 118        |
| Le comportement lors de la maladie .....                                                | 126        |
| Le comportement affiché dans les moments défavorables et angoissants .....              | 128        |
| <br>                                                                                    |            |
| <b>Les traits de caractère supérieur d'un Musulman.....</b>                             | <b>132</b> |
| La vigilance contre les ruses de Satan .....                                            | 132        |
| La compréhension, la tolérance et le pardon .....                                       | 136        |
| L'endurance .....                                                                       | 140        |
| Les bonnes paroles .....                                                                | 142        |
| La prévenance .....                                                                     | 146        |
| L'hospitalité .....                                                                     | 148        |
| La paix et le respect mutuel .....                                                      | 150        |
| Eviter la colère et les disputes .....                                                  | 152        |
| Aucune avidité égoïste .....                                                            | 154        |
| Eviter le soupçon et le commérage .....                                                 | 156        |
| Eviter le sarcasme .....                                                                | 158        |
| Le sacrifice de soi.....                                                                | 160        |
| Agir loyalement.....                                                                    | 162        |
| L'honnêteté.....                                                                        | 164        |
| <br>                                                                                    |            |
| <b>Conclusion .....</b>                                                                 | <b>166</b> |
| <br>                                                                                    |            |
| <b>APPENDICE : La Tromperie De L'évolution .....</b>                                    | <b>170</b> |

# Introduction

Dans le Coran, Allah Lui-même répond à toutes les questions auxquelles une personne a besoin de réponses durant sa vie, et lui donne les solutions les plus parfaites et les plus rationnelles. Comme le dit Allah dans le Coran : "**C'est le Livre au sujet duquel il n'y a aucun doute, c'est un guide pour les pieux.**" (Sourate al-Baqarah, 2) D'autres versets montrent également que notre Seigneur a tout expliqué dans le Coran :

**Dans leurs récits, il y a certes une leçon pour les gens doués d'intelligence. Ce n'est point là un récit fabriqué. C'est au contraire la confirmation de ce qui existait déjà avant lui, un exposé détaillé de toute chose, un guide et une miséricorde pour des gens qui croient.** (Sourate Joseph, 111)



**... Et Nous avons fait descendre sur toi le Livre, comme un exposé explicite de toute chose, ainsi qu'un guide, une grâce et une bonne annonce aux Musulmans. (Sourate an-Nahl, 89)**

Un croyant accorde toute sa vie selon le Saint Coran et s'efforce d'appliquer soigneusement jour après jour ce qu'il a lu et appris dans ces versets. Dans tout ce qu'il fait, à partir du moment où il se lève le matin jusqu'au moment où il s'endort la nuit, il est déterminé à méditer, parler et agir selon les enseignements du Coran. Allah montre dans le Saint Coran que ce dévouement domine toute la vie d'un croyant.

**Dis : 'En vérité, ma salat, mes actes de dévotion, ma vie et ma mort appartiennent à Allah, Seigneur de l'Univers. (Sourate al-Anam, 162)**

Mais certaines personnes pensent que la religion se compose de rituels limités à certaines périodes – que la vie est divisée en temps que ce soit pour prier ou pour accomplir d'autres actes. Elles pensent à Allah et à l'au-delà uniquement lorsqu'elles prient, jeûnent, donnent l'aumône ou vont en pèlerinage à la Mecque. A d'autres moments, elles sont absorbées par les affaires de ce bas monde. La vie dans ce monde est pour elles une jungle déplaisante. Ces personnes ont presque totalement abandonné le Coran et ont leur propre but dans la vie, leur propre compréhension de la moralité, leur propre vision du monde et du sens des valeurs. Elles n'ont aucune idée de ce que signifie réellement l'enseignement du Coran.

Un individu qui adopte l'enseignement du Coran et qui suit la Sunna du Messager d'Allah (pbsl) comme étant son principe de vie, vivra certainement sa vie tout à fait différemment de quelqu'un avec cette mentalité. Il n'oubliera pas qu'il est l'objet du destin qu'Allah a décrété pour lui et vivra sa vie en ayant confiance et en se soumettant à Lui. Pour cela, il saura qu'il ne doit pas être inquiet, triste, craintif, pessimiste ou déprimé, ou pris de panique face aux difficultés. Il affrontera tout ce qui arrive de la manière qu'Allah recommande et approuve. Toutes ses paroles, ses décisions et ses actes montrent qu'il vit en accord avec la Sunna qui est l'incarnation de la pratique de l'enseignement du Coran. Qu'il soit en train de se promener, de manger un repas, d'aller à l'école, d'étudier, de travailler, de pratiquer un sport, d'avoir une conversation, de regarder la télévision ou d'écouter de la musique, il est conscient qu'il est responsable de vivre sa vie selon ce qui plaît à Allah. Il fait méticuleusement attention aux affaires dont il a été chargé, et il est en même temps concerné pour gagner la faveur d'Allah dans les choses qu'il fait. Il ne se comporte jamais d'une manière qui ne convienne pas à l'enseignement du Coran ou contraire à la Sunna.

Vivre selon les valeurs de l'Islam est possible en appliquant, à chaque aspect de la vie, les ordres et les conseils donnés par le Coran. Ceci avec la pratique

*Harun Yahya (Adnan Oktar)*





de la Sunna sont les seuls moyens avec lesquels les gens peuvent accomplir les meilleurs et les plus heureux résultats dans ce monde ainsi que dans le prochain. Notre Seigneur nous dit dans le Saint Coran qu'une personne peut atteindre la meilleure façon de vivre en accomplissant de bonnes actions :

**Quiconque, mâle ou femelle, fait une bonne œuvre tout en étant croyant, Nous lui ferons vivre une bonne vie. Et Nous le récompenserons, certes, en fonction des meilleures de leurs actions. (Sourate an-Naml, 97)**

Par la volonté d'Allah, le fait de vivre selon l'enseignement du Saint Coran et de la Sunna permettra aux gens de développer une compréhension ouverte, une intelligence supérieure, l'habileté à distinguer le bon du mauvais et de considérer une question en profondeur. Ces caractéristiques assureront que la personne qui les possède vivra chaque instant de sa vie dans la facilité qui provient de ces avantages. Une personne qui vit sa vie en étant soumise à Allah et en accord avec l'enseignement du Coran sera complètement différente des autres gens dans sa façon de se comporter, de s'asseoir et de marcher, dans son point de vue et dans la manière d'expliquer et d'interpréter les choses, ainsi que dans les solutions qu'elle trouve pour les problèmes auxquels elle est confrontée.

Ce livre étudie ce que font les gens et les événements qu'ils rencontrent presque tous les jours durant leur vie, du point de vue d'un musulman qui vit selon les enseignements du Coran. Il montrera également comment un musulman devrait réagir face aux différents événements quotidiens qu'il rencontre. L'objectif de ce livre se divise en deux : donner une idée de la vie agréable qui peut être vécue grâce à l'enseignement du Coran, ainsi qu'inviter les gens à la vie supérieure qui en découle. Il est certain que seuls les enseignements du Saint Coran permettent aux gens de vivre chaque heure de chaque jour, et chaque moment de leur vie dans un environnement paisible semblable au paradis, loin de tous soucis, inquiétude et angoisse de ce bas monde.

# **CHAPITRE 1**

## **24 HEURES DANS LA VIE D'UN MUSULMAN SELON LES ENSEIGNEMENTS DU CORAN**

### **SE LEVER LE MATIN**

L'une des différences de base entre les musulmans qui vivent leur vie en accord avec les enseignements du Coran et ces gens qui rejettent Allah est la suivante : la sagesse qu'Allah donne à ceux qui utilisent leur conscience et restent craintifs à la gloire d'Allah. Grâce à leur sagesse, les croyants sont immédiatement conscients de la raison derrière les événements que les incroyantes et celles qui sont incapables de saisir la vérité considèrent être un "hasard insignifiant".

Depuis le moment où un croyant se réveille le matin, il sait qu'il y a (comme Allah les nomme dans le Coran) un "signe" dans chaque expérience qu'il vit au cours de la journée. Le mot "signe" est donné à ces événements qui sont des preuves évidentes de l'existence, de l'unité et des attributs d'Allah – et c'est également le nom des versets coraniques. Une autre idée identique dans la signification est "les faits qui mènent à la foi". Ceci peut être défini comme ces faits qui ramènent une personne à la foi, et en même temps fait augmenter la foi, la développe et la rend plus forte. Mais seuls ceux qui se tournent sincèrement vers Allah peuvent reconnaître ces "signes" et les faits

qui mènent à la foi. Le verset suivant en est un exemple :

**En vérité, dans la création des cieux et de la terre, et dans l'alternance de la nuit et du jour, il y a certes des signes pour les doués d'intelligence. (Sourate Al-Imran, 190)**

Pour ceux qui ont la foi et qui vivent selon les enseignements du Saint Coran, chaque nouveau jour est rempli de preuves de l'existence d'Allah et de faits menant à la foi. Par exemple, le fait d'ouvrir les yeux et de commencer la journée est l'une des bénédictions d'Allah envers l'humanité menant à la foi sur lesquels on doit méditer. C'est parce qu'un individu est inconscient durant la nuit et que tout ce qu'il peut se rappeler de ces longues heures de sommeil ne sont que quelques rêves vagus qui durent 3 à 5 secondes. Durant ce temps, l'individu est endormi sans aucune connexion avec ce monde. Son corps et son esprit se dé-





tachent, et ce moment, durant lequel il croit être endormi, est en fait une sorte de mort. Allah révèle dans le Coran que les âmes humaines sont prises lors de leur sommeil.

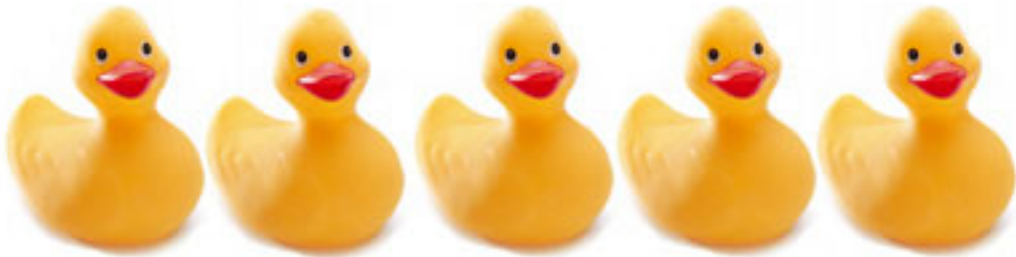
**Allah reçoit les âmes au moment de leur mort ainsi que celles qui ne meurent pas au cours de leur sommeil. Il retient celles à qui Il a décrété la mort, tandis qu'Il renvoie les autres jusqu'à un terme fixé... (Sourate az-Zumar, 42)**

**Et la nuit, c'est Lui Qui prend vos âmes, et Il sait ce que vous avez acquis pendant le jour. Puis Il vous ressuscite le jour afin que s'accomplisse le terme fixé... (Sourate al-Anam, 60)**

Dans ces versets, Allah dit que les âmes humaines sont prises durant le sommeil, mais qu'elles sont rendues jusqu'à l'heure déterminée de la mort. Endormie, la personne perd partiellement conscience du monde extérieur. Se réveiller de "la mort" du sommeil et revenir à la conscience dans les mêmes conditions que la veille, et être capable de voir, d'entendre et de sentir parfaitement bien, est un miracle que nous devrions prendre en considération. Une personne qui va au lit la nuit ne peut pas être certaine que ces incomparables bénédictions lui seront redonnées le lendemain matin. Nous ne pouvons jamais être sûrs si nous allons rencontrer un quelconque malheur ou nous réveiller en bonne santé.

Un croyant qui commence une nouvelle journée pense à ces faits et remercie Allah de l'avoir enveloppé de Sa grande miséricorde et de Sa protection. Il regarde ce nouveau jour comme étant une op-



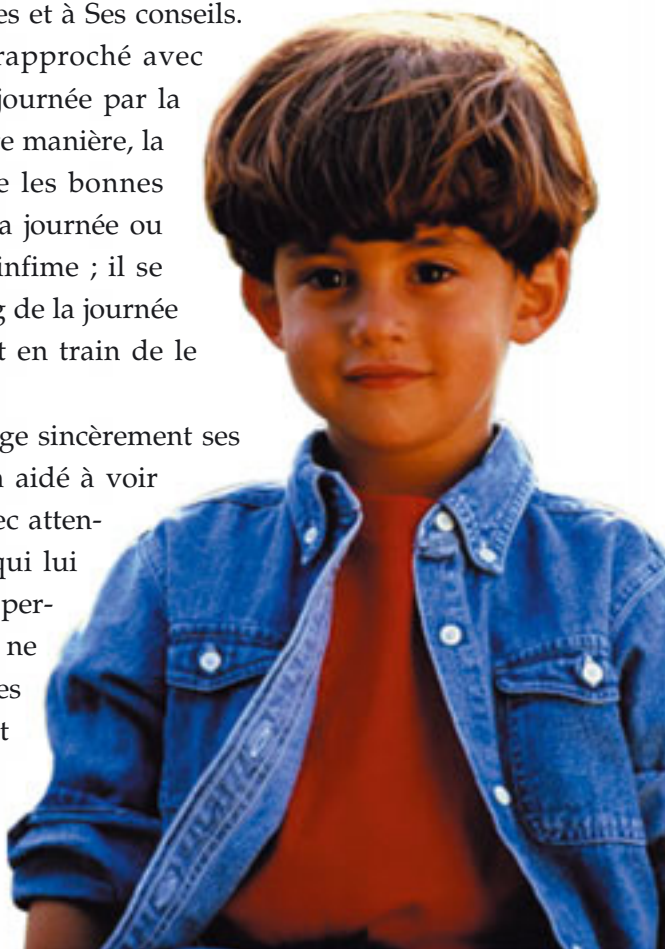


portunité donnée par Allah pour lui permettre de gagner Son plaisir et mériter le paradis. Au moment où il ouvre ses yeux sur l'aube, il dirige ses pensées vers Allah et commence sa journée par une prière sincère, la prière de l'aube en Islam (Fajr).

Durant la journée, il agit tout en sachant qu'Allah le regarde toujours, et fait attention à gagner Son approbation en obéissant à Ses ordres et à Ses conseils.

Il établit un lien très rapproché avec Allah et commence la journée par la prière de l'aube. De cette manière, la probabilité qu'il oublie les bonnes grâces d'Allah durant la journée ou ignore Ses limites, est infime ; il se comportera tout au long de la journée en sachant qu'Allah est en train de le tester dans ce monde.

Quelqu'un qui dirige sincèrement ses pensées vers Allah sera aidé à voir qu'il devra réfléchir avec attention aux bénédictions qui lui ont été données et que personne d'autre qu'Allah ne possède le pouvoir de les lui donner. Dans le Saint Coran, notre Seigneur dit que les gens doivent méditer sur cela :





**Dis : 'Voyez-vous ? Si Allah prenait votre ouïe et votre vue, et scellait vos cœurs, quelle divinité autre qu'Allah vous les rendrait ?'" (Sourate al-Anam, 46)**

C'est certainement Allah, le Tout-Puissant et le Connaisseur, Qui fait du sommeil un moment de repos pour les êtres humains et leur restitue Ses bénédicitions le matin. Ceux qui savent cela ressentent la proximité d'Allah dès le moment où ils entament leur journée et sont contents des incomparables bénédicitions dont ils bénéficient.

Ceux qui rejettent la religion et refusent de considérer cette réalité ne pourront jamais être complètement conscients des bénédicitions qu'ils ont, ni connaître la joie que vivent les croyants. Généralement, tôt le matin, ils trouvent très difficile de sortir de leur lit chaud et sont stressés par l'inquiétude de devoir se lever pour la nouvelle journée. Certains sont inquiets et déprimés à cause de ce qu'ils doivent faire tous les matins. Ils ne veulent pas sortir du lit ; il y a une bataille dans leur esprit entre le fait de se lever et celui d'avoir une minute de sommeil de plus. Un défaut moral souvent rencontré chez ce genre de personne fait qu'elles sont irritable, stressées et renfrognées lorsqu'elles se réveillent.

Les personnes impies ne peuvent apprécier les bénédicitions d'Allah ; dès le moment où elles se réveillent le matin, elles retournent à la monotonie de faire les mêmes choses chaque jour. Il y a un autre genre d'individus qui sont inconscients que ce nouveau jour puisse être la dernière opportunité qu'Allah leur a donnée : il se prépare rapidement pour commencer sa journée avide de faire plus d'argent, de montrer aux autres ses possessions et ses apparences, afin d'attirer l'attention des autres et d'être aimé.



Ceux qui ignorent les faits qu'Allah a révélés dans le Coran commenceront leur journée de leur propre manière, mais il y a un manque de sagesse commun dans la façon avec laquelle ils se comportent : ils ne pensent pas qu'Allah les a créés, qu'ils ont la responsabilité de Le servir et de gagner Son approbation et que ce nouveau jour devant eux puisse être la dernière opportunité qu'ils ont de réaliser leur devoir envers Lui. Allah révèle leur condition par ces mots :

**[L'échéance] du règlement de leur compte approche pour les hommes, alors que dans leur inconscience, ils s'en détournent.**  
**(Sourate al-Anbiya, 01)**

Il est clair que ceux qui vivent plongés dans cette grande erreur ont commis une énorme faute. L'on ne doit pas oublier que chaque matin puisse être le début du dernier jour attribué à sa vie terrestre. La mort peut arriver à n'importe quel moment, à cause d'un accident de la circulation, une maladie inattendue ou une des innombrables autres causes. Dans ce cas, comme nous l'avons dit plus haut, nous devons réfléchir sur ce que nous devons faire pour passer la journée que nous avons devant nous, dans le but de gagner l'approbation d'Allah.



## **SE LAVER**

Il y a certaines raisons pour les changements qui se produisent dans votre corps en vous réveillant le matin. Votre visage est tuméfié, vos cheveux sont sales, votre corps ainsi que votre bouche ont une odeur déplaisante.



Le visage enflé que vous voyez dans le miroir et votre apparence négligée vous montrent combien vous êtes dépendant. Tout le monde doit se laver la figure le matin, se brosser ses dents et se préparer. Ceci rappelle à celui qui a embrassé l'enseignement du Saint Coran que, dans ce cas, il n'est nullement différent des autres personnes, et que seul Allah ne possède aucune imperfection.

De plus, lorsque quelqu'un qui se tourne sincèrement vers Allah regarde dans le miroir et se sent mal à l'aise face à ce qu'il

voit, il comprend mieux qu'il ne peut rien posséder de la beauté par sa propre volonté.

On peut constater qu'**Allah a créé chez Ses serviteurs quelques imperfections pour leur rappeler leur dépendance vis-à-vis de Lui**. Le fait que le corps d'un individu et son environnement deviennent sales en un temps relativement court en est un exemple. Mais Allah a montré aux gens comment vaincre ces imperfections et a créé des bienfaits comme le savon et les détergents. Allah nous le montre dans le Coran :



**A côté de la difficulté est, certes, une facilité ! A côté de la difficulté est, certes, une facilité ! (Sourate as-Sarh, 5-6)**

La capacité de remarquer ce secret de la création des bénédictions et de remercier Allah appartient uniquement aux croyants dotés de compréhension.

Lorsqu'un croyant se lave, le matin ou au cours de la journée, il remercie Allah Qui lui a donné les moyens pour le faire. Parce qu'il sait qu'Allah aime la propreté et les gens propres, il voit le fait de se nettoyer comme étant un acte d'adoration et espère gagner Son plaisir. Il obéit volontiers à ce qu'Allah a ordonné dans les versets 4 et 5 de la sourate al-Mouddathir (Le revêtu d'un manteau) : "Et tes vêtements, purifie-les. Et de tout péché, écarte-toi." (Sourate Muhammad, 4-5)

Dans le verset suivant, révélé au sujet des événements produits lors de la bataille de Badr, Allah dit qu'Il envoya de l'eau du ciel pour que les gens se lavent et également pour leurs autres besoins.



**Et quand Il vous enveloppa de sommeil comme d'une sécurité de Sa part, et du ciel Il fit descendre de l'eau sur vous afin de vous en purifier, d'écartez de vous la souillure du diable, de renforcer les cœurs et d'en raffermir les [vos pas]. (Sourate al-Anfal, 11)**

L'eau est la condition de base pour que les gens puissent nettoyer leurs corps, leurs biens matériels et leurs maisons. En plus d'être capable de nettoyer la saleté visible et les bactéries invisibles, l'eau peut également nous aider à nous relaxer. Lorsque l'eau est versée sur le corps, elle peut dissiper l'électricité statique qui fait que les gens soient fatigués et mal fichus. Nous ne pouvons pas voir l'électricité statique produite par nos corps, mais elle peut parfois se faire remarquer par un bruit de crissement enlevant nos pulls, un léger choc électrique lorsque nous touchons quelque chose ou par le mouvement de nos cheveux. Lorsque nous nous lavons, nous nous débarrassons de cette accumulation d'électricité statique et, par conséquent, nos corps se sentent plus légers et à l'aise. La fraîcheur de l'air après que la pluie soit tombée provient également du fait que l'eau ait nettoyé l'air de l'électricité statique.

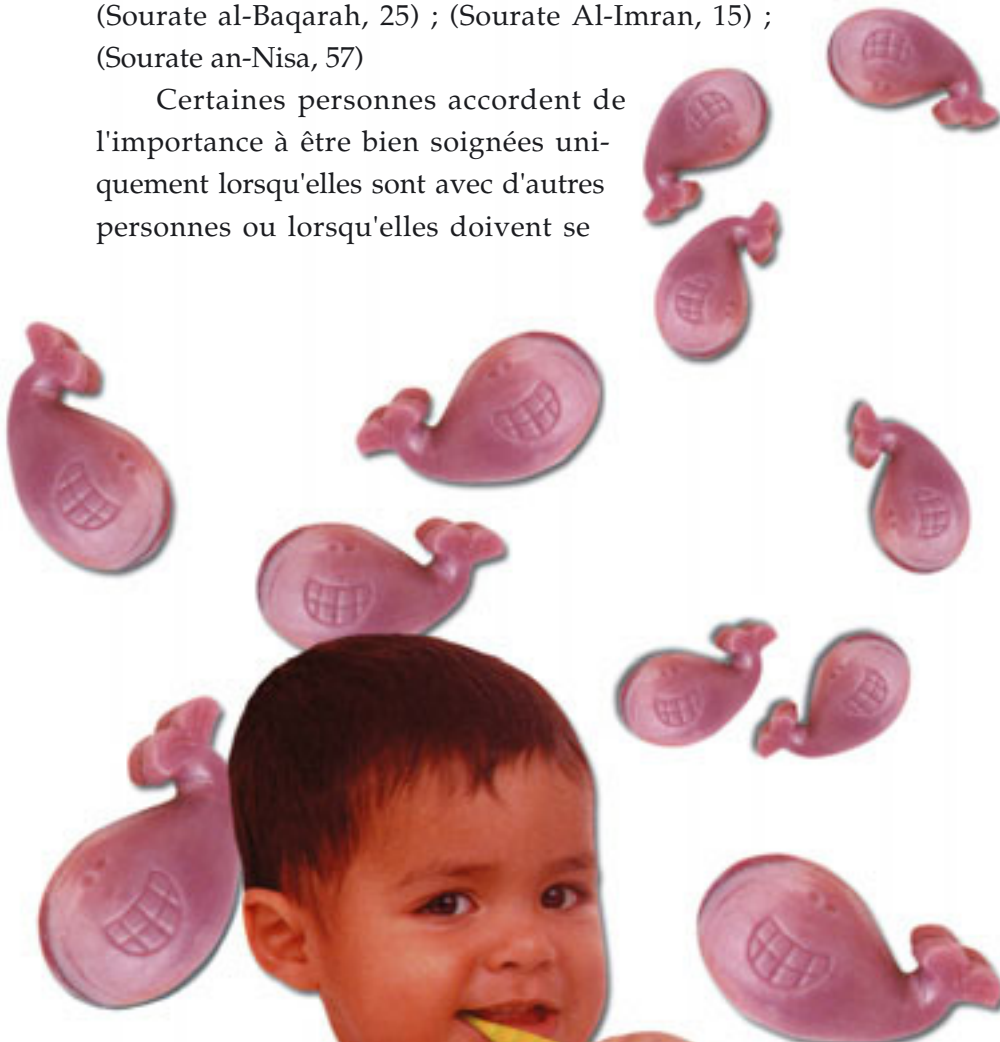
Allah est content lorsque les gens se lavent et sont bien soignés. On peut le constater à travers certains versets qui ont trait à la propreté physique des gens au Paradis :

**Allah dit : "Et parmi eux circuleront des garçons à leur service, pareils à des perles bien conservées." (Sourate ad-Dariyat, 24), et dans un autre verset,**



Il dit qu'il y a "Des épouses purifiées" pour ceux qui sont au Paradis.  
(Sourate al-Baqarah, 25) ; (Sourate Al-Imran, 15) ;  
(Sourate an-Nisa, 57)

Certaines personnes accordent de l'importance à être bien soignées uniquement lorsqu'elles sont avec d'autres personnes ou lorsqu'elles doivent se





faire aimer ; elles négligent leur apparence et leur propreté lorsqu'elles ne sont pas en présence d'autres personnes. Le fait de trouver normal de se promener sale jusqu'au soir avec un visage sale et une mauvaise haleine, mal soigné, avec le lit défait et une chambre non rangée est le résultat d'un mauvais raisonnement.

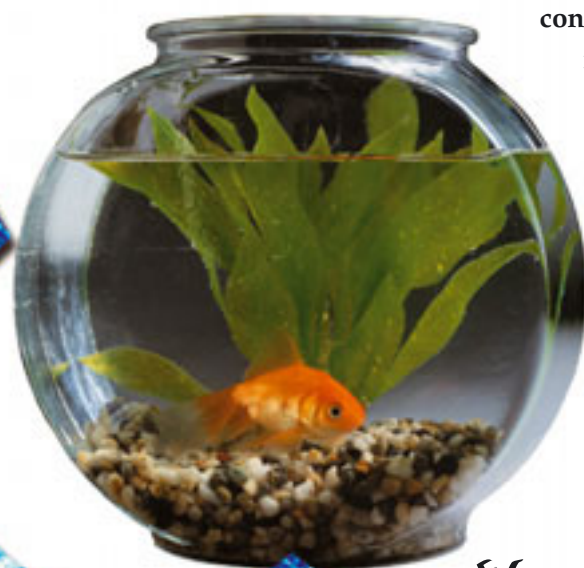
Cependant, Allah incite les musulmans à être le meilleur et à se faire le plus propre des environs et ordonne à chacun de conserver, dans les endroits où ils vivent, la plus grande hygiène dans l'alimentation et les vêtements.

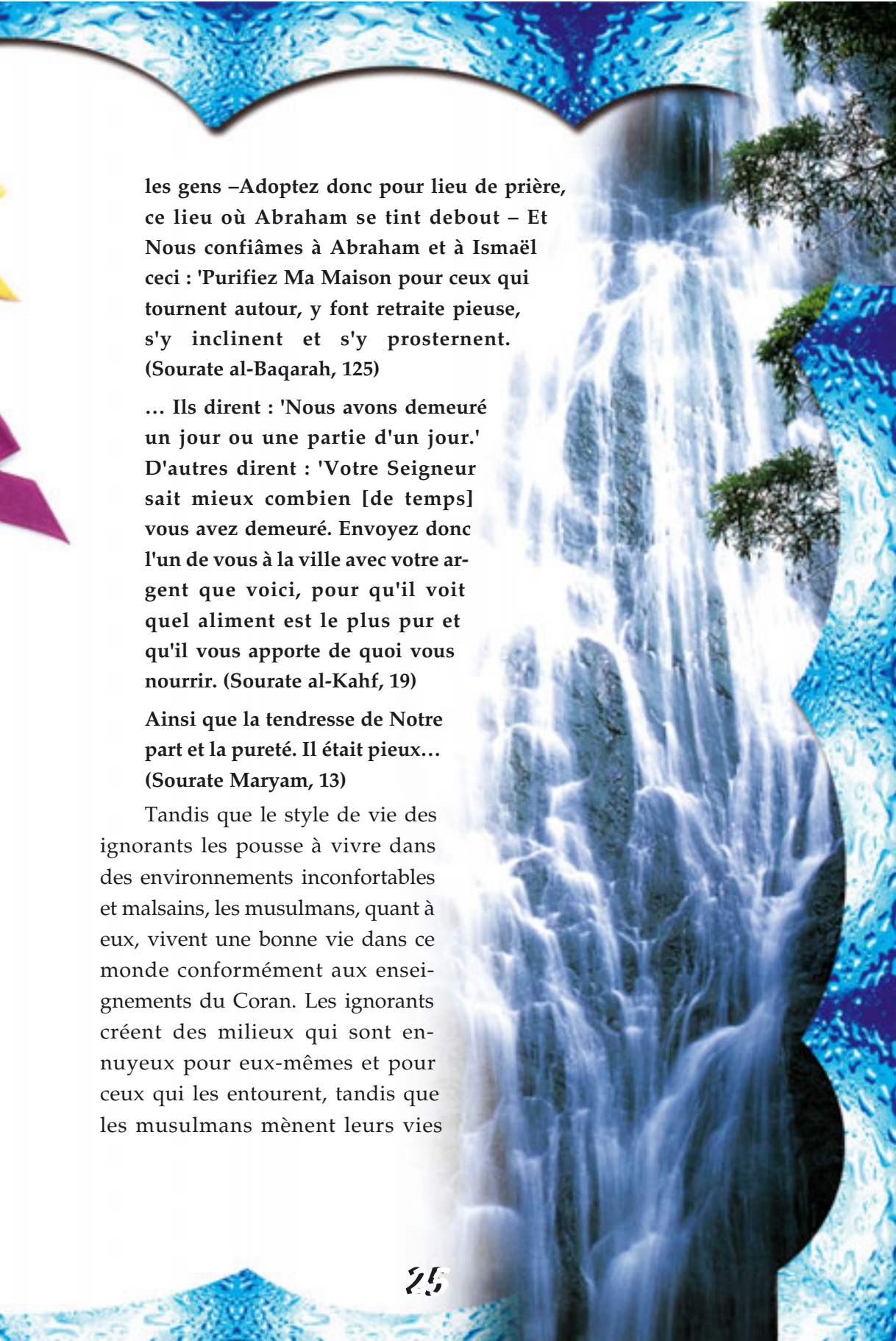
**O gens ! De ce qui existe sur terre, mangez le licite et le pur...**  
**(Sourate al-Baqarah, 168)**

**Ils t'interrogent sur ce qui leur est permis. Dis : 'Vous sont permises les bonnes nourritures...' (Sourate al-Anfal, 4)**

**... Il (Le Prophète) leur ordonne le convenable, leur défend le blâmable, leur rend licites les bonnes choses, leur interdit les mauvaises...**  
**(Sourate al-Araf, 157)**

**[Et rappelle-toi], quand Nous fîmes de la Maison un lieu de visite et un asile pour**





les gens –Adoptez donc pour lieu de prière,  
ce lieu où Abraham se tint debout – Et  
Nous confiâmes à Abraham et à Ismaël  
ceci : 'Purifiez Ma Maison pour ceux qui  
tournent autour, y font retraite pieuse,  
s'y inclinent et s'y prosternent.  
(Sourate al-Baqarah, 125)

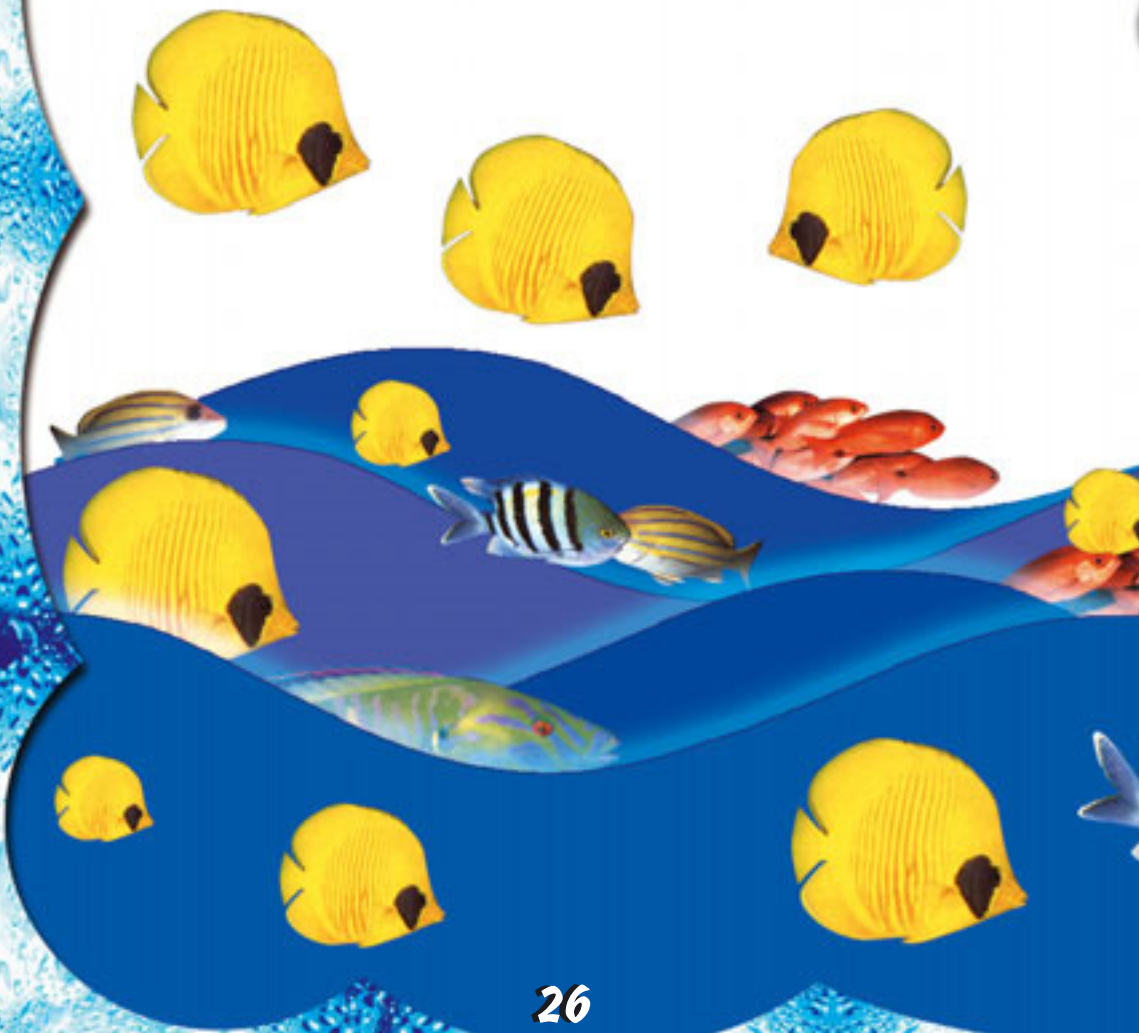
... Ils dirent : 'Nous avons demeuré  
un jour ou une partie d'un jour.'  
D'autres dirent : 'Votre Seigneur  
sait mieux combien [de temps]  
vous avez demeuré. Envoyez donc  
l'un de vous à la ville avec votre ar-  
gent que voici, pour qu'il voit  
quel aliment est le plus pur et  
qu'il vous apporte de quoi vous  
nourrir. (Sourate al-Kahf, 19)

Ainsi que la tendresse de Notre  
part et la pureté. Il était pieux...  
(Sourate Maryam, 13)

Tandis que le style de vie des  
ignorants les pousse à vivre dans  
des environnements inconfortables  
et malsains, les musulmans, quant à  
eux, vivent une bonne vie dans ce  
monde conformément aux ensei-  
gnements du Coran. Les ignorants  
créent des milieux qui sont en-  
nuyeux pour eux-mêmes et pour  
ceux qui les entourent, tandis que  
les musulmans mènent leurs vies

dans des endroits sains et vivifiants où tout le monde peut vivre dans le bien être et la paix de l'esprit.

En bref, et conformément aux enseignements du Coran, les musulmans seront propres et bien soignés, non pas par égard aux autres personnes, mais parce que c'est ce qu'Allah aime, et tout naturellement parce que c'est ce qui est le plus agréable. En nettoyant le lieu où ils vivent, ils éprouvent un très grand plaisir à créer un environnement dans lequel les autres personnes se sentent bien ; pour la propreté, ils ne montrent pas le moindre laxisme et font toujours tout ce qui est en leur pouvoir pour être propres et bien soignés.





## S'HABILLER

Tandis qu'un musulman décide du vêtement qu'il va porter durant la journée, il est conscient d'un fait important : que le vêtement est l'une des innombrables bénédictions d'Allah et qu'il y a une bonne raison concernant son existence.

Chacun en bénéficie, mais seul un musulman qui vit selon l'enseignement du Coran se rend correctement compte que le beau vêtement est un bienfait d'Allah et L'en remercie.

Le vêtement rappelle immédiatement au musulman que les êtres vivants sont à l'origine des vêtements de laine, de coton et de soie. Les articles vestimentaires que nous utilisons, presque à tout moment de notre vie, sont obtenus grâce aux plantes et aux animaux qui sont des merveilles de la création. Autrement

dit, si Allah n'avait pas créé certains êtres vivants ayant la capacité de fournir aux êtres humains toutes sortes de vêtements, du plus fondamental au plus luxueux, ces matières premières n'auraient pas existées.



Bien qu'elles sachent cela, certaines personnes l'ignorent ou bien, à cause de l'erreur de leurs égarements, ne se rendent pas compte des bénédictions qu'elles possèdent.

Parce que les vêtements dont elles ont besoin leur ont été donnés depuis la minute où elles sont nées, s'habiller est devenu une normalité pour elles. Cette normalité les empêche de réaliser que leur vêtement est un bienfait et d'en être reconnaissant. Mais l'une des raisons pour laquelle notre Seigneur a créé des bienfaits dans ce monde est pour que les êtres humains L'en remercient. Alors, observons les raisons pour lesquelles Allah nous a créé les vêtements en commençant par les bienfaits dont Il nous comble.

Le vêtement est comme un bouclier qui protège le corps humain du froid, des dangereux rayons du soleil et des autres dangers mineurs (comme les coupures et les ecchymoses) de notre environnement. Si nous n'avions pas





d'habits, la fine peau qui recouvre le corps humain serait très souvent blessée par ce genre de petits accidents. Ils sont douloureux, une menace pour la santé et la peau pourrait avoir une très mauvaise apparence.

Notre Seigneur révèle dans le Coran une autre raison derrière la création des vêtements protecteurs :

**O enfants d'Adam ! Nous avons fait descendre sur vous un vêtement pour cacher vos nudités, ainsi que des parures...**  
**(Sourate al-Araf, 26)**

Comme l'indique ce verset, les vêtements donnent aux êtres humains une meilleure apparence esthétique.

Il est clair que l'habit est non seulement indispensable, mais aussi un bienfait extrêmement important qu'Allah nous a donné à utiliser. Un musulman qui est conscient de cela sera très attentif et exigeant dans l'utilisation de cet habit, et ceci sera une indication qu'il est





véritablement reconnaissant à Allah pour les bénédictions qui lui ont été données.

Une autre qualité donnée au musulman à partir des valeurs enseignées par le Saint Coran est la modération dans la dépense de l'argent et ceci s'applique également lorsqu'il s'agit d'acheter des vêtements. Il achète des articles dont il a besoin, qui lui vont bien et qui lui sont pratiques. Il ne gaspille pas l'argent dans des dépenses inutiles. Le verset suivant rapporte ce fait :

**Qui lorsqu'ils dépensent, ne sont ni prodiges ni avares mais se tiennent au juste milieu.**" (Sourate al-Furqane, 67)

Le soin avec lequel s'habille un individu qui vit en accord selon les enseignements du Coran ne se limite pas à cela. Par exemple, parallèlement au fait de s'habiller avec des vêtements propres, un musulman ayant le sens des valeurs prendra le soin de s'habiller aussi bien et aussi confortablement que possible pour l'occasion. Comme le montre le Saint Coran, l'habit fait plaisir à l'œil (Sourate al-Araf, 26).



Il y a des exemples de la manière dont notre Prophète (PBSL) s'habillait ainsi que ses recommandations à ce sujet dans les Hadiths qui suivent :

Mangez ce que vous voulez, et portez ce que vous voulez à condition que ce soit exempt de deux choses : l'extravagance et la vanité. (*Maoulana Mohammed Manzour No'mani, Ma'arifoul Hadith*)

Il y a une autre information qui nous est parvenue sur la manière de s'habiller du Prophète (PBSL) :

Chaque fois qu'une délégation venait rencontrer le Messager d'Allah, il portait ses plus beaux vêtements et ordonnait à ses principaux compagnons de faire la même chose. (*Tabaqat hadith, Volume 4, Numéro 346*)

Lorsqu'un de ses compagnons n'accordait pas d'importance à son apparence et semblait être négligé, notre Prophète (PBSL) le mettait en garde immédiatement. Un exemple de cela nous est parvenu :

Le Messager d'Allah était à la mosquée, lorsqu'un homme à la chevelure et barbe négligées arriva. Le Prophète (PBSL) le pointa du doigt, comme s'il lui indiquait qu'il devait arranger ses cheveux et sa barbe. L'homme sortit et s'exécuta, puis revint. Le Prophète (PBSL) dit : N'est-il pas mieux que si l'un de vous venait



avec une chevelure mal soignée ? " (*Mouwatta' Malik, Volume 2, Numéro 949*)

Dans le Saint Coran, Allah dit que l'habit et les ornements seront parmi les plus belles bénédictions du Paradis. Certaines sont citées dans les versets suivants :

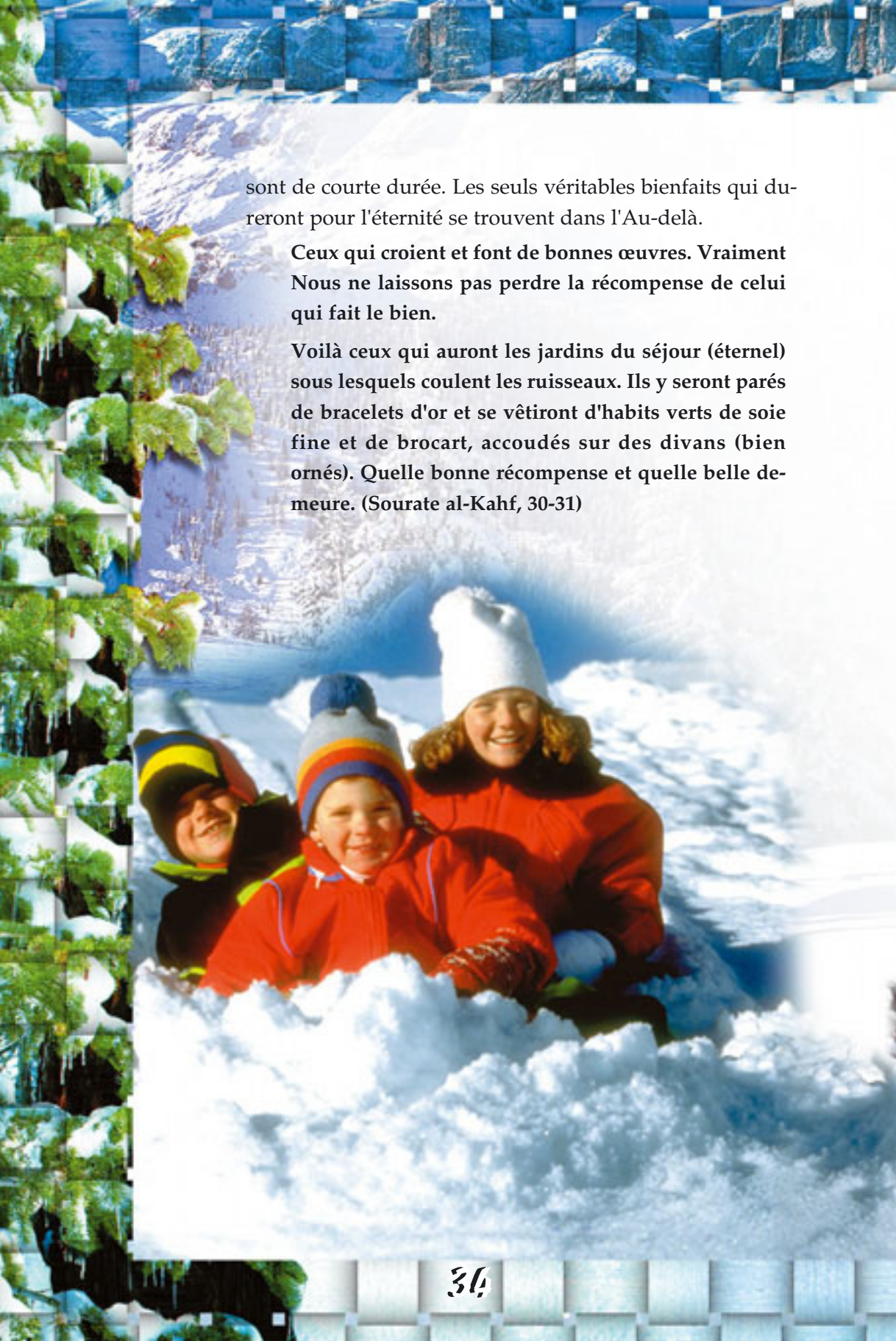
**Certes Allah introduit ceux qui croient et font des bonnes œuvres aux jardins sous lesquels coulent les ruisseaux. Là, ils seront parés de bracelets d'or, et aussi de perles ; et leurs vêtements y seront de soie.** (*Sourate al-Hajj, 23*)

**Ils porteront des vêtements de satin et de brocart et seront placés face à face.** (*Sourate ad-Dukhan, 53*)

**Ils porteront des vêtements verts de satin et de brocart. Et ils seront parés de bracelets d'argent...** (*Sourate al-Insan, 21*)

Dans ces versets, notre Seigneur parle de robes en soie et de riche brocart, et de parures en or, en argent et de perles. Les ornements que nous avons dans ce bas monde sont semblables à ceux du Paradis, et pour une personne de foi, voir ces ornements - qu'elle les possède ou pas - est un moyen qui la mène à contempler le Paradis et désirer encore plus d'y être. Un musulman voit le but de ces choses dans la création et réalise que tous les bienfaits de ce monde





sont de courte durée. Les seuls véritables bienfaits qui dureront pour l'éternité se trouvent dans l'Au-delà.

**Ceux qui croient et font de bonnes œuvres. Vraiment Nous ne laissons pas perdre la récompense de celui qui fait le bien.**

Voilà ceux qui auront les jardins du séjour (éternel) sous lesquels coulent les ruisseaux. Ils y seront parés de bracelets d'or et se vêtiront d'habits verts de soie fine et de brocart, accoudés sur des divans (bien ornés). Quelle bonne récompense et quelle belle demeure. (Sourate al-Kahf, 30-31)

L'une des choses que doit prendre en considération quelqu'un qui vit selon les enseignements du Coran sur l'habillement est que l'apparence extérieure est très importante pour établir des relations avec les autres personnes. C'est pour cette raison qu'un musulman accordera encore plus d'attention à ce qu'il porte lorsqu'il invite les gens à accepter la religion du Coran. Il sera aussi impatient que possible à s'habiller de vêtements propres qui lui soient modestes et convenables. Ceci montre qu'il a un regard dévoué aux ordres d'Allah et du respect pour les autres.

Seuls ceux qui vivent selon les enseignements du Coran sont tout aussi prévenants envers l'état psychologique d'une personne et veillent à être aussi efficaces que possible en parlant à cette personne du salut éternel, tout en étant méticuleux au sujet de ce qu'ils portent.

En conclusion, une personne de foi, prenant pour exemple notre Prophète (pbsl), porte toujours des vêtements propres, bien soignés et attrayants, il ou elle prend plaisir à cela et espère, à travers cela, gagner l'approbation d'Allah.



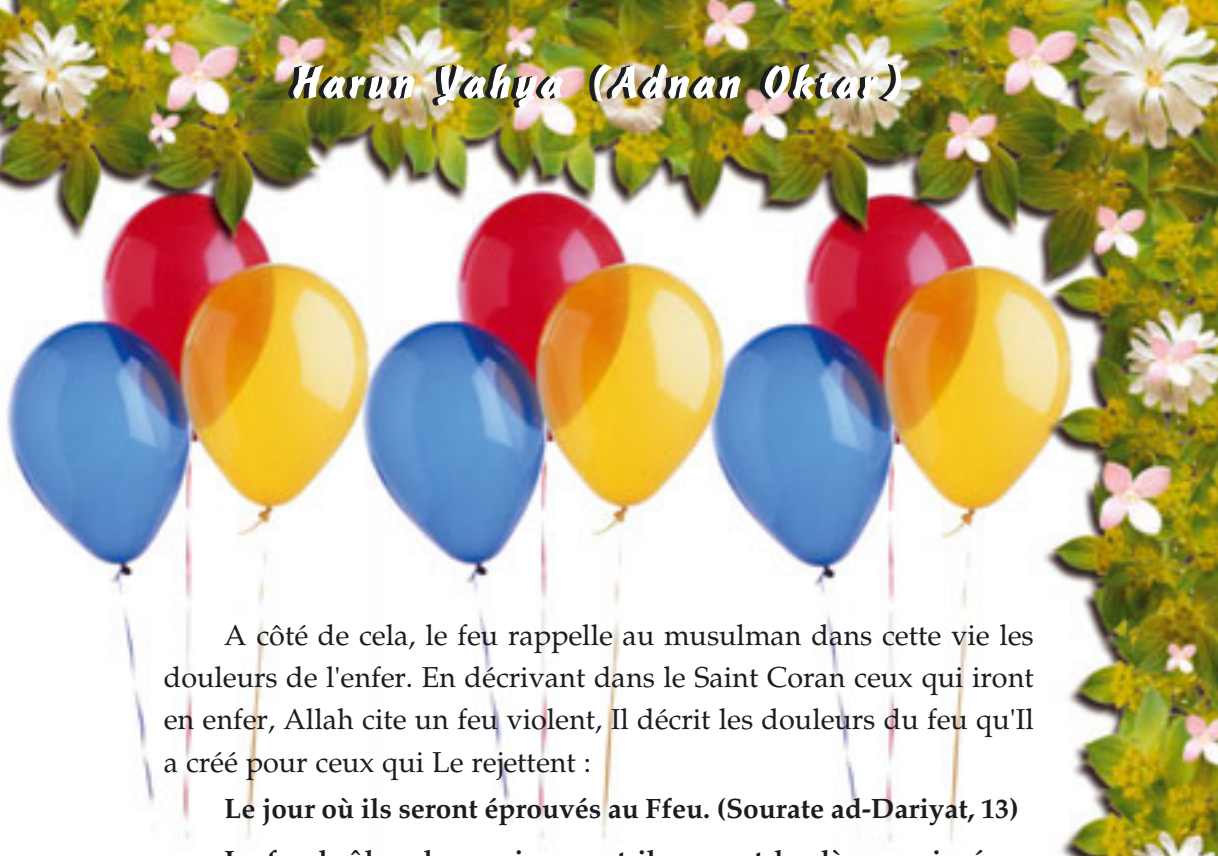
## **LE PETIT DEJEUNER**

Chaque musulman auquel Allah a donné la capacité de réfléchir et de comprendre, sait que lorsqu'il va à la cuisine pour prendre son petit déjeuner le matin, toutes les bénédictions aussi bien en nourriture qu'en boissons sont des dons de la création et des faits qui mènent à la foi.

Par exemple, le feu qu'il utilise pour cuire sa nourriture peut lui occasionner un très grand mal aussi bien que de nombreuses autres choses ; il a également la capacité de détruire. Mais la chaleur est une condition nécessaire pour rendre la nourriture comestible et de ce point de vue, c'est une très grande bénédiction. Autrement dit, le feu, comme toute autre chose sur Terre, a été mis au service des êtres humains. Allah dit dans le Coran :

**Et Il vous a assujetti tout ce qui est dans les cieux et sur la terre... (Sourate al-Jathya, 13)**





A côté de cela, le feu rappelle au musulman dans cette vie les douleurs de l'enfer. En décrivant dans le Saint Coran ceux qui iront en enfer, Allah cite un feu violent, Il décrit les douleurs du feu qu'il a créé pour ceux qui Le rejettent :

**Le jour où ils seront éprouvés au Ffeu. (Sourate ad-Dariyat, 13)**

**Le feu brûlera leurs visages et ils auront les lèvres crispées. (Sourate al-Muminune, 104)**

**Et quiconque ne croit pas en Allah et en Son messager... alors, pour les incroyants, Nous avons préparé une fournaise ardente. (Sourate al-Fath, 13)**

Lorsque des musulmans avec une foi profonde pensent au feu déchaîné de l'enfer, leur crainte d'Allah augmente, ils Le prient et se réfugient en Lui contre le feu de l'enfer. De cette manière, les toutes petites choses de la vie quotidienne servent de rappel aux questions majeures, et c'est une part très importante de la pratique du musulman.

Une personne qui réfléchit sincèrement et sans préjugé sur la nourriture que nous mangeons au petit déjeuner y trou-





vera plusieurs rappels. Le goût et l'odeur du pain, du miel, du fromage, des tomates, du thé et du jus de fruit, leur valeur nutritionnelle et leurs différentes couleurs sont toutes des bienfaits. Ils fournissent tous les protéines, les aminoacides, les glucides, les graisses, les vitamines, les minéraux et les fluides dont le corps a besoin. Pour vivre une vie saine, nous devons être nourris régulièrement et correctement, mais ce n'est pas une corvée difficile pour nous ; c'est plutôt quelque chose que nous apprécions.

Les fruits, les légumes, les céréales, les pâtes répondent tous aux besoins de la personne pour son alimentation et lui procurent également beaucoup de plaisir.

Effectivement, tout ce que nous avons cité sont vraiment de petits échos que tout le monde connaît très bien et a vécu intimement chaque jour depuis qu'il est né. Mais la plupart des gens ne prenaient pas correctement en considération ces choses que notre Seigneur nous a données pour notre utili-

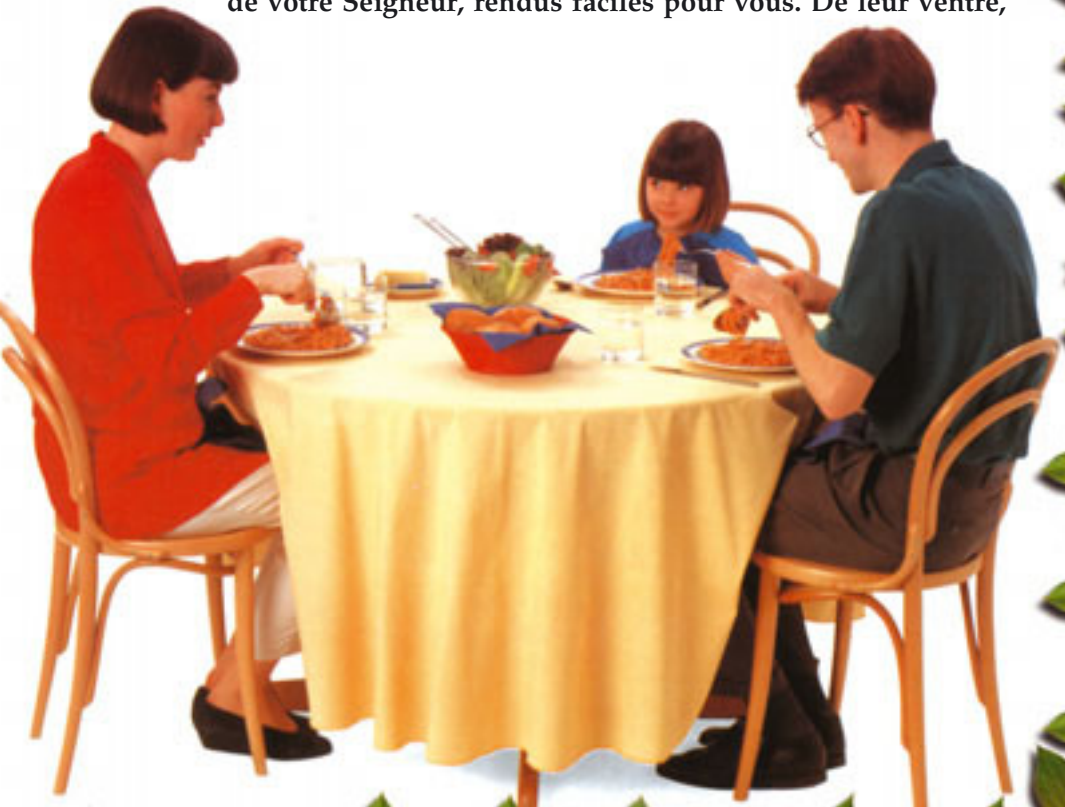


sation quotidienne. Ils ne leur accordent aucune considération et ils ne réalisent pas leur juste valeur.

Mais toute cette nourriture et ces délicieuses boissons ont la capacité de procurer différents bienfaits au corps humain, et chacun d'eux est une merveille de la création. Par exemple, une abeille qui ne pèse que quelques grammes produit du miel. Que ce soit pour les vitamines aussi bien que pour les minéraux qu'il contient, et les caractéristiques structurelles qu'il possède, le miel signifie santé et guérison pour les êtres humains. Dans le Coran, Allah dit qu'Il a inspiré cette qualité du miel ainsi que le travail physique de l'abeille :

**[Et voilà] ce que ton Seigneur révéla aux abeilles : 'Prenez des demeures dans les montagnes, les arbres, et les treillages que [les hommes] font.**

**Puis mangez de toute espèce de fruits, et suivez les sentiers de votre Seigneur, rendus faciles pour vous. De leur ventre,**





sort une liqueur, aux couleurs variées, dans laquelle il y a une guérison pour les gens. Il y a vraiment là une preuve pour des gens qui réfléchissent. (Sourate al-Nahl, 68-69)

Un musulman qui réfléchit à la production du miel prend connaissance du miracle de la création qu'il contient. Il comprend immédiatement que ni les fleurs des arbres fruitiers qui produisent la matière première pour le miel, et dont le nectar est transformé par l'abeille en miel, ni le merveilleux miel en lui-même, ne pourraient se produire par "hasard". Ceci le rapproche encore plus d'Allah.





De plus, l'obéissance absolue d'une minuscule abeille à notre Seigneur est une autre vérité qui mène à la foi. Le musulman comprendra que c'est par l'inspiration d'Allah que l'abeille, sans intelligence ni conscience comme nous les comprenons, travaille sans cesse et avec une discipline parfaite pour effectuer ces merveilleuses fonctions.

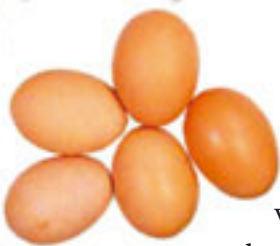
L'importance de la viande, du lait, du fromage, et des autres produits animaliers comme étant des bienfaits pour l'humanité de la part d'Allah est annoncé dans le Coran :

**Vous avez certes dans les bestiaux, un sujet de méditation :  
Nous vous donnons à boire de ce qu'ils ont dans le ventre, et  
vous trouvez également maintes utilités ; et vous vous en nourrissez. (Sourate al-Muminune, 21)**

Il y est également fait mention de "ce qu'ils ont dans le ventre", tout en nous informant des bienfaits que nous obtenons des animaux. Par exemple, il y a un excédent dans le processus de la digestion de la nourriture qu'une vache a mangée, l'eau qu'elle a bue, le sang qui circule dans ses veines et ses organes internes. C'est en fait

un miracle qu'un lait parfumé, propre, tout blanc et très bénéfique à la santé de l'homme puisse provenir d'une mixture aussi complexe. En plus de cela, il est produit dans les conditions





les plus saines bien qu'il soit situé dans un emplacement contenant des déchets.

Une autre indication de la connaissance suprême d'Allah est le fait que l'herbe verte est la seule matière première qui entre dans la fabrication du lait blanc. Mais les animaux producteurs de lait créent un liquide blanc issu d'un matériau rigide et vert grâce à un merveilleux système qu'Allah a créé dans leur corps. Dans le Saint Coran, notre Seigneur nous dit de quoi est fait le lait :

**Il y a certes un enseignement pour vous dans les bestiaux : Nous vous abreuvons de ce qui est dans leurs ventres, -[un produit] extrait du [mélange] des excréments [intestinaux] et du sang – un lait pur, délicieux pour les buveurs. (Sourate al-Nahl, 66)**

Comme nous le savons, le lait est un nutriment très riche qui contient plusieurs matières dont le corps humain a besoin; c'est un liquide qui joue un rôle vital dans la nutrition des enfants aussi bien que dans celle des adultes.



L'œuf est une autre nourriture qui provient des animaux, petite en elle-même mais avec une grande valeur nutritionnelle. La formation de ces dépôts de protéines, de vitamines et de minéraux est un autre miracle. Une poule avec peu de conscience produit chaque jour des œufs et les protège avec une grande couverture. Pour réfléchir à la façon dont une coquille d'œuf est aussi merveilleusement formée autour du liquide à l'intérieur ou bien à la façon dont ce liquide a été placé à l'intérieur de la coquille bien qu'il n'ait aucune enveloppe, augmente l'émerveillement que ressent un musulman envers l'art créatif d'Allah.





De nombreuses boissons, que certains considèrent indispensables pour le petit déjeuner, proviennent des plantes. Après que les feuilles de ces plantes soient passées par un certain processus, elles deviennent des liquides à l'odeur très agréable. Les milliers d'autres genres de plantes qui poussent dans la même terre affichent l'infini pouvoir, le savoir et la miséricorde d'Allah Qui les a créés. Comme notre Seigneur le dit dans le Coran :

**C'est Lui Qui a créé les jardins, treillages, ainsi que les palmiers et la culture aux récoltes diverses ; [de même que] l'olive et la grenade, d'espèces semblables et différentes...**

**(Sourate al-Anam, 141)**

Allah nous comble d'innombrables bienfaits qu'Il a créés pour nous afin que nous mangions. Il teste les êtres humains dans cette vie matérielle avec la richesse et la pauvreté, Il est satisfait de ceux qui affichent de bonnes qualités morales lorsqu'ils sont confrontés à ces épreuves et Il révèle dans le Coran

qu'ils recevront les bénédictions infinies du paradis. Par exemple, certaines personnes mangent un bon petit déjeuner alors que d'autres n'ont que quelques morceaux de nourriture. Mais un musulman, qu'il soit prospère ou non, se comportera toujours de façon à gagner l'approbation d'Allah et Le remerciera en toute sincérité. S'il est riche, il ne se vantera pas ou ne deviendra pas arrogant. Et s'il est pauvre, il ne se sentira pas inquiet ou peiné pour lui-même.

Un musulman est conscient qu'Allah le soumet à un test et que tout dans sa vie n'est qu'éphémère. Le Saint Coran dit qu'Allah testera les êtres humains par le bien et par le mal : **"Nous vous éprouverons par le mal et par le bien [à titre] de tentation. Et c'est à Nous que vous serez ramenés."** (Sourate al-Anbiya, 35)

C'est pour cette raison qu'une personne qui vit selon les enseignements du Coran sait que ce ne sont pas les bienfaits qu'elle a reçus, mais plutôt son attitude envers eux



qui lui procurera la récompense aux yeux d'Allah. Même s'il ne vit pas de façon très prospère, un musulman remerciera sincèrement Allah. Dans le Saint Coran, Il révèle qu'il augmentera les bienfaits de ceux qui Le remercient sincèrement et avec détermination et rappelle aux ingratis que les douleurs de l'enfer sont épouvantables :

**Et lorsque votre Seigneur proclama : 'Si vous êtes reconnaissants, très certainement J'augmenterai [Mes bienfaits] pour vous. Mais si vous êtes ingratis, Mon châtiment sera terrible.**

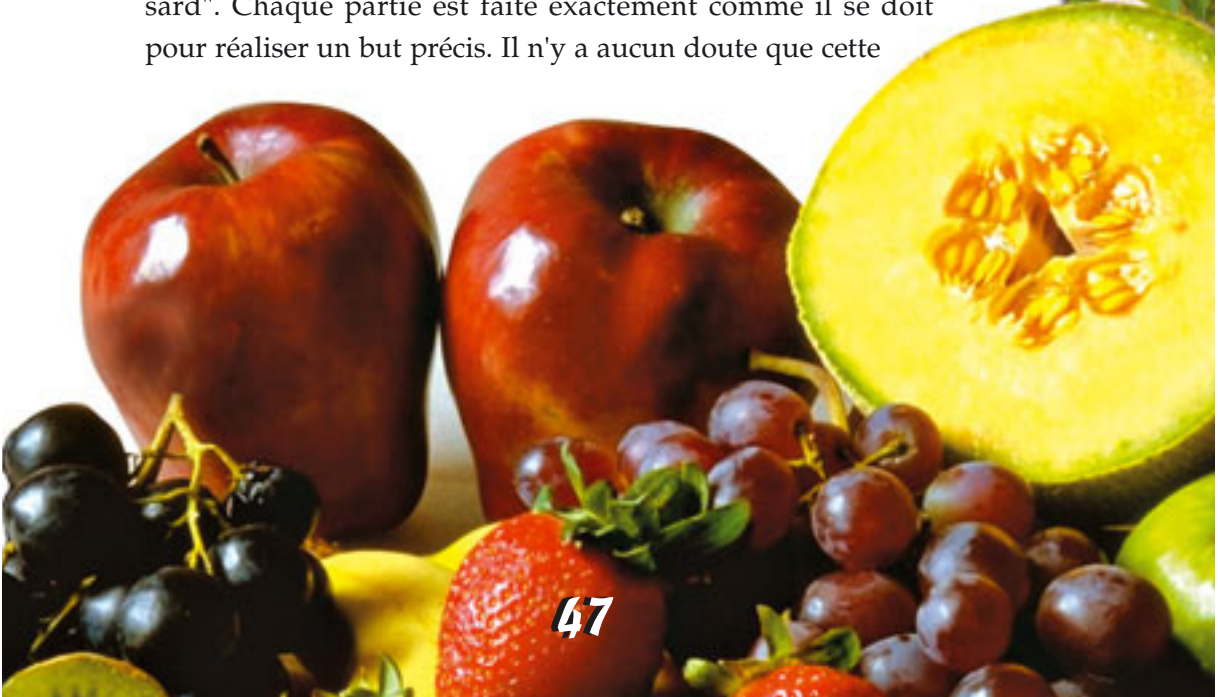
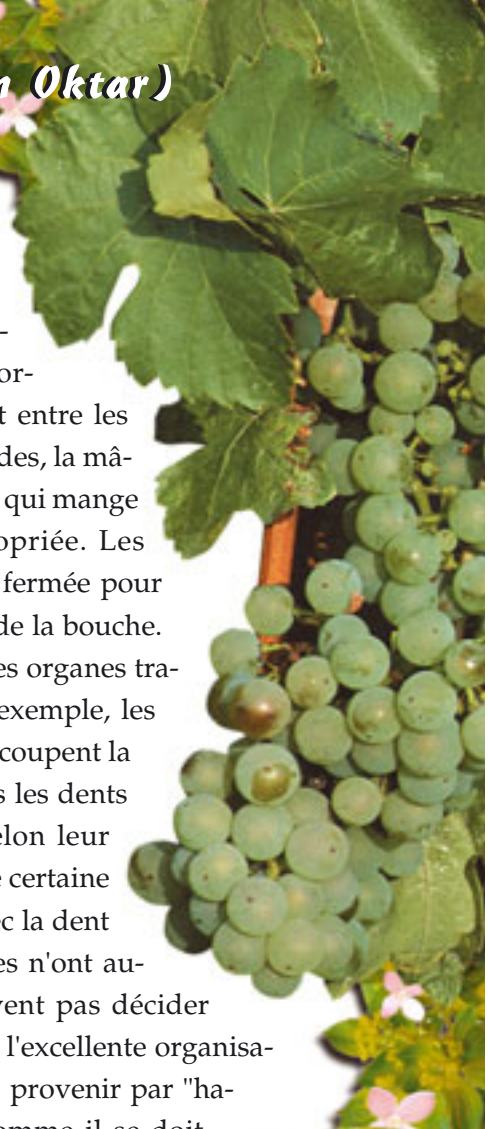
**(Sourate Ibrahim, 07)**

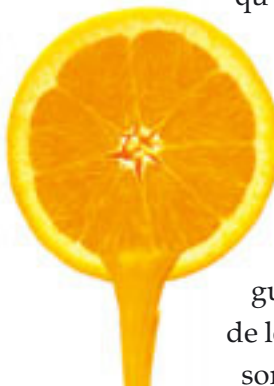
Quelqu'un qui réfléchit aux preuves de la création parfaite autour de lui, ainsi qu'aux raisons de l'existence de la nourriture, verra également les intentions divines dans la structure et le travail de la bouche qui a été créée pour lui permettre de manger facilement ces choses-là. Afin que l'être humain puisse manger, ses lèvres, ses dents, sa langue, ses mâchoires, ses glandes salivaires ainsi que des millions de cellules travaillent en même temps et en parfaite harmonie. Tout est parfaitement orchestré de manière à



ce que plusieurs fonctions puissent être effectuées au même moment sans aucune défaillance. La dent coupe la nourriture en morceaux et la langue la pousse continuellement entre les dents pour être mâchée. Avec ses muscles solides, la mâchoire aide les dents à mâcher tandis que celui qui mange fait bouger la langue d'une manière appropriée. Les lèvres agissent comme une porte solidement fermée pour empêcher la nourriture de tomber en dehors de la bouche.

En plus de cela, les parties qui forment ces organes travaillent ensemble en parfaite harmonie. Par exemple, les dents, selon leur localisation et leur structure, coupent la nourriture en morceaux et la mâchent. Toutes les dents sont ordonnées et disposées à leur place selon leur fonction ; chacune d'elles pousse et reste à une certaine longueur afin de travailler en coopération avec la dent qui lui fait face. Bien évidemment ces organes n'ont aucune conscience ni intelligence ; ils ne peuvent pas décider d'eux-mêmes de coopérer l'un avec l'autre. Et l'excellente organisation décrite brièvement ci-dessus ne peut pas provenir par "hasard". Chaque partie est faite exactement comme il se doit pour réaliser un but précis. Il n'y a aucun doute que cette





merveilleuse conception est de notre Seigneur Qui "crée toute chose en lui donnant ses justes proportions" (Sourate al-Furqane, 2). Allah a créé toutes ces choses afin de faciliter aux êtres humains le fait de manger leur nourriture et d'en tirer bienfait et plaisir.

Un autre point important sur lequel réfléchit un musulman est le fait qu'il puisse percevoir les odeurs de la nourriture de la cuisine et puisse les goûter sans grand effort. C'est possible grâce aux merveilleuses facultés qu'il possède. Ses sens du goût (gustatif) et de l'odorat (olfactif) qui ne cessent pas un instant de sa vie, travaillent parfaitement pour lui et sans prix ; ils n'ont eu aucun entraînement pour travailler de manière aussi efficace et sont eux-mêmes inconscients de leurs agissements.

Si une personne ne possédait pas son sens gustatif, les différents goûts de viande, de poisson, de légumes, de soupes, de salades, de fruits, de boissons et de confitures n'auraient aucune significa-





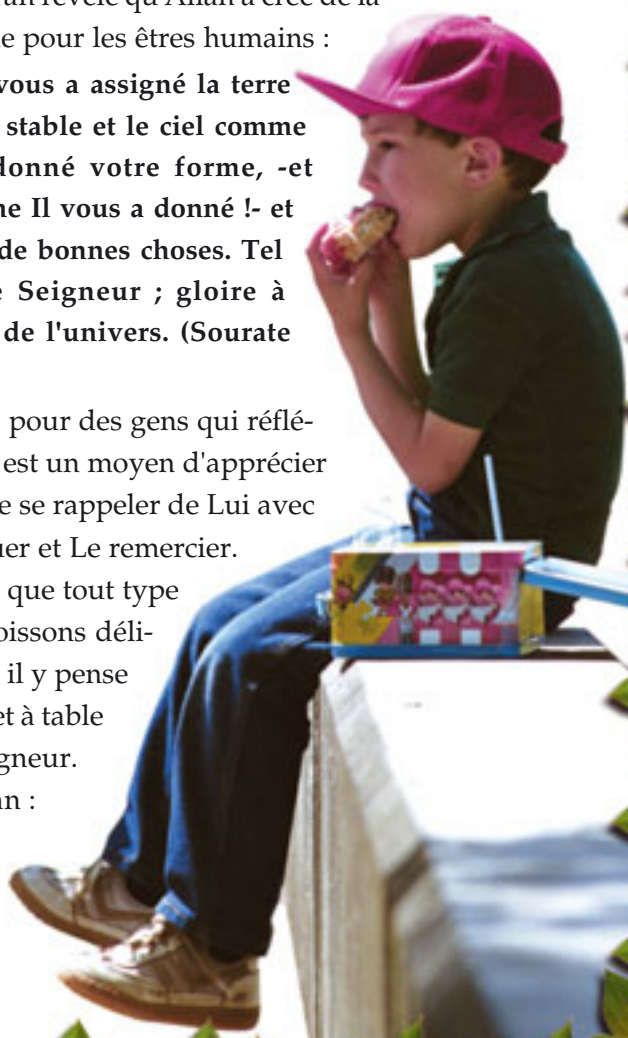
tion pour lui. De plus, le goût de toutes ces choses pourrait ne pas être bon ; ils pourraient être sans goût, fades et déplaisants et dérangerait l'estomac. Il n'y a pas de doute que les goûts ainsi que la faculté qui les perçoit ont été spécialement créés pour les êtres humains. Ce serait une grande erreur d'ignorer cela à cause de l'insensibilité créée par habitude. Le Saint Coran révèle qu'Allah a créé de la bonne nourriture saine pour les êtres humains :

**C'est Allah qui vous a assigné la terre comme demeure stable et le ciel comme toit et vous a donné votre forme, -et quelle belle forme Il vous a donné !- et Il vous a nourri de bonnes choses. Tel est Allah, votre Seigneur ; gloire à Allah, Seigneur de l'univers. (Sourate Gafir, 64)**

Il est certain que, pour des gens qui réfléchissent, chaque goût est un moyen d'apprécier correctement Allah, de se rappeler de Lui avec gratitude, pour Le louer et Le remercier.

Le musulman qui sait que tout type de nourriture et de boissons délicieuses vient d'Allah ; il y pense chaque fois qu'il se met à table et remercie notre Seigneur.

Allah dit dans le Coran :



## 24 HEURES DANS LA VIE D'UN MUSULMAN

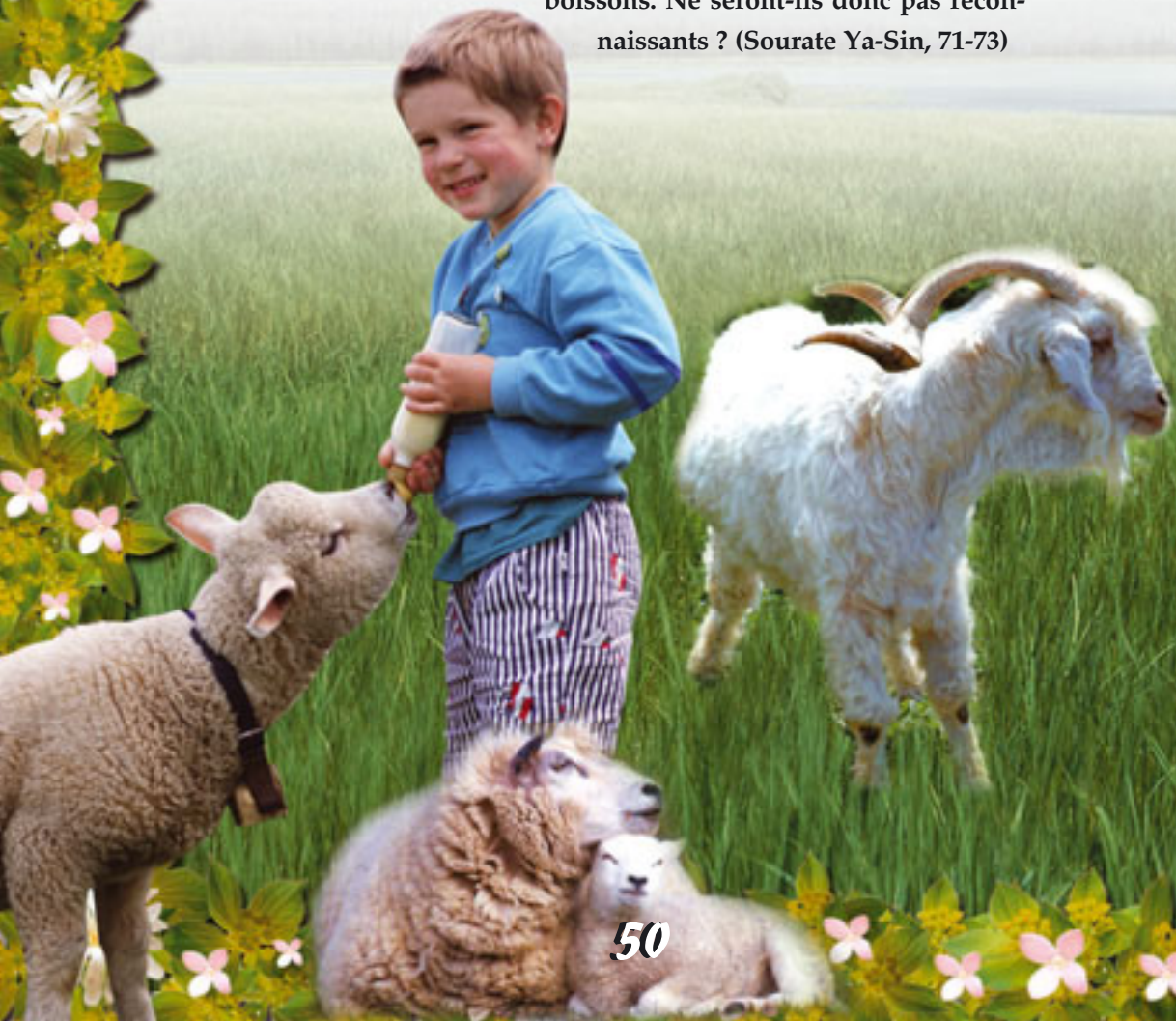
Une preuve pour eux est la terre morte, à laquelle Nous redonnons la vie, et d'où Nous faisons sortir des graines dont ils mangent.

Nous y avons mis des jardins de palmiers et de vignes et y avons fait jaillir des sources.

Afin qu'ils mangent de Ses fruits et de ce que leurs mains ont produit. Ne seront-ils pas reconnaissants ? (Sourate Ya-Sin, 33-35)

Ne voient-ils donc pas que, parmi ce que Nos mains ont fait, Nous leur avons créé des bestiaux dont ils sont propriétaires.

Et Nous les leurs avons soumis ; certains leur servent de monture et d'autre de nourriture ; Et ils retirent d'autres utilités et des boissons. Ne seront-ils donc pas reconnaissants ? (Sourate Ya-Sin, 71-73)



Certaines personnes ne croient pas qu'il est important de réfléchir sur quelques faits extrêmement importants bien qu'ils aient consommé une nourriture au goût et au parfum délicieux qui a parfaitement répondu à leurs besoins tout au long de leur vie. Ils ignorent le fait qu'Allah a créé ces incomparables bénédictions pour eux et qu'ils devraient Le remercier pour les leur avoir données. C'est vraiment un mauvais comportement ; ils ne devraient pas oublier qu'ils seront questionnés dans l'Au-delà, à savoir est-ce qu'ils ont été reconnaissants ou non envers Allah.

Un musulman est conscient qu'Allah lui a prêté son corps, il a la responsabilité de veiller sur cette incomparable bénédiction du mieux qu'il peut, et pour cela il doit le nourrir d'une manière très saine. Il sait qu'afin d'effectuer de bons travaux, son corps doit être



A young boy with dark hair and bangs, wearing a red shirt, is leaning over a blue ceramic bowl and drinking water from it. He is outdoors, with a green grassy field in the background. The entire image is framed by a decorative border of pink and white flowers at the top and bottom.

en bonne santé et doit donc être suffisamment nourri avec une alimentation équilibrée. Il sait que son corps doit avoir toute la nourriture dont il a besoin pour le développement de ses 100 trillions de cellules mais aussi pour qu'il se renouvelle et fonctionne correctement. Donc, que ce soit pour le petit déjeuner ou pour d'autres moments de la journée, non seulement il mangera sainement mais aussi des aliments naturels, et évitera par conséquent les aliments nocifs même s'ils sont attrayants et paraissent délicieux. Il ne sera pas paresseux ou négligeant pour ça. Il sait par exemple, que le fonctionnement de ses organes, la capacité de son corps à se nettoyer des matières toxiques et sa capacité à vaincre la fatigue dépendent tous de l'eau (que de nom-

breuses personnes négligent de boire régulièrement) et il fera attention à en boire suffisamment au cours de la journée. A de nombreuses reprises notre Prophète (pbsl) attire l'attention sur l'importance de l'eau.

Par exemple, lors d'un voyage, il s'assit quelque part et demanda de l'eau à ceux qui étaient à ses côtés. Après qu'il ait lavé ses mains et son visage et bu un peu d'eau, il dit à ses compagnons : "Versez un peu de cette eau sur vos visages et poitrines." (Sahih al-Boukhari). Notre Prophète (PDSL) dit après avoir bu l'eau :

Louanges à Allah Qui l'a faite délicieuse et douce par Sa grâce et ne l'a faite ni salée ni désagréable. (*Ihya' ouloum ad-Dine*, Imam Ghazali)



## **EN CHEMIN**

Les gens qui ont fini leur petit-déjeuner et qui se sont préparés, s'attendent à différents défis que ce soit sur leurs lieux de travail, à l'école ou dans d'autres endroits. Plusieurs d'entre eux ont des choses à accomplir avant la fin de la journée. Allah décrit cette situation dans le Coran :

**Tu as, dans la journée, à vaquer à de longues occupations.**  
**(Sourate al-Muzzamil, 07)**

**... et qui fit du jour un retour à la vie active. (Sourate al-Furqane, 47)**

Un musulman voit la journée qui s'annonce comme étant une opportunité pour gagner l'approbation d'Allah et atteindre ainsi le Paradis (pour lequel il doit nécessairement s'efforcer à faire du bon travail). Peu importe qu'il soit très occupé ou non, il fait attention à ne jamais oublier de rechercher l'approbation



d'Allah. Il prend pour exemple la prière de Salomon (Que la Paix soit sur lui), comme cela est raconté dans le 19<sup>ème</sup> verset de la Sourate an-Naml (Les Fourmis), désirant que notre Seigneur lui inspire ce qu'il fera au cours de la journée :

**... "Permets-moi Seigneur, de rendre grâce pour le bienfait dont Tu m'as comblé ainsi que mes père et mère, et que je fasse une bonne œuvre que tu agrées et fais-moi entrer, par Ta miséricorde, parmi Tes serviteurs vertueux" (Sourate an-Naml, 19)**

Tous ceux qui quittent leur maison, que ce soit sur le chemin de l'école ou du travail rencontrent de nombreuses personnes, de choses et d'événements sur lesquels ils doivent méditer. Tout ce qu'une personne voit existe par la connaissance d'Allah et s'est produite par Sa volonté et s'est donc produite pour une raison définie. Alors, lorsqu'un musulman lève ses yeux vers les cieux avec ceci





en tête, il voit qu'ils ont été merveilleusement créés. Il comprend que la vérité des versets suivants se trouve sous ses yeux :

**Et Nous avons fait du ciel un toit protégé... (Sourate al-Anbiya, 32)**

La fonction du ciel qui est d'agir comme un plafond protecteur vient de son atmosphère qui enveloppe le globe et effectue ses fonctions vitales afin que les êtres humains survivent. L'atmosphère filtre les rayons qui viennent de l'espace et les empêche de menacer le monde et ses créatures, et protège donc la Terre des températures glaciales -approximativement moins 270°C- de l'espace. Même si





certains individus ne l'apprécient pas à sa juste valeur comme ils le devraient, Allah a créé un environnement idéal pour nous et nous protège des menaces qui pourraient provenir des cieux.

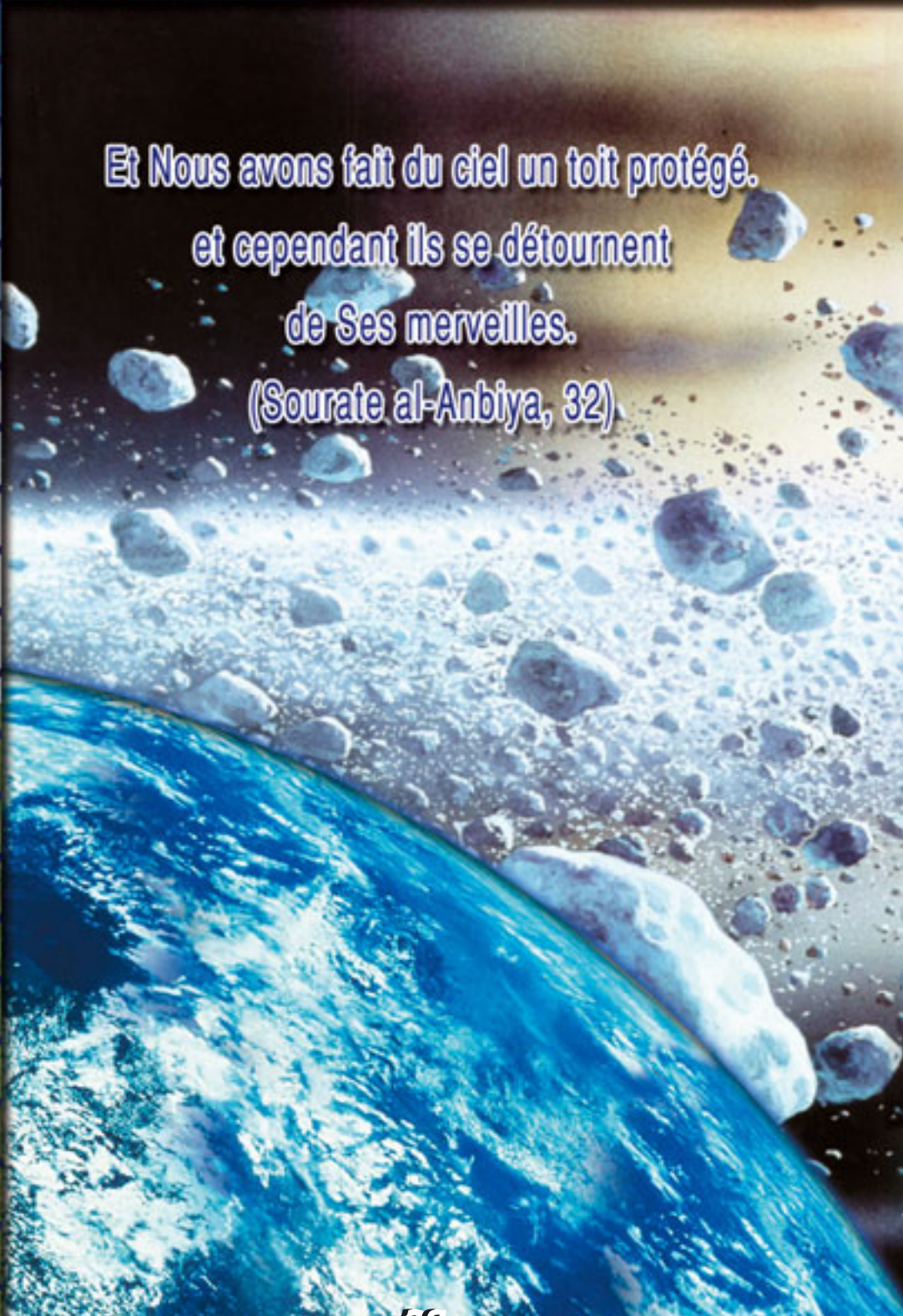
Dans le Coran, Allah révèle qu'un musulman qui observe le ciel comprendra rapidement grâce aux preuves que c'est l'une des créations les plus harmonieuses et les plus parfaites.

**Celui qui a créé sept cieux superposés sans que tu voies de disproportion en la création du Tout Miséricordieux. Ramène [sur elle] regard. Y vois-tu une brèche quelconque ? Puis, retourne ton regard à deux fois : le regard te reviendra humilié et frustré. (Sourate al-Mulk, 3-4)**

Allah dit également qu'il y a des signes dans la création des cieux et de la Terre pour ceux qui les observent avec foi :

**N'ont-ils donc pas observé le ciel au-dessus d'eux, comment Nous l'avons bâti et embellie ; et comment il est sans fissure ? Et la terre, Nous l'avons étendue et Nous y avons enfoncé fermement des montagnes et y avons fait pousser toutes sortes de magnifiques couples de [végétaux] A titre d'appel à la clairvoyance et un rappel pour tout serviteur repentant. (Sourate Qaf, 6-8)**

Et Nous avons fait du ciel un toit protégé.  
et cependant ils se détournent  
de Ses merveilles.  
(Sourate al-Anbiya, 32)



C'est Lui Qui a créé pour vous tout ce qui est sur la terre, puis Il a orienté Sa volonté vers le ciel et en fit sept cieux. Et Il est omniscient.

(Sourate al-Baqarah, 29)



Un musulman qui tourne son regard des cieux vers la Terre verra une autre preuve de sa création. Sous la terre, sur laquelle nous marchons avec une certaine confiance, il y a une couche de roche en fusion incroyablement chaude appelée "magma". Comparativement à cela, la croûte terrestre est très fine, ce qui veut dire que ces roches en fusion sont presque sous nos pieds. Donc, l'épaisseur de la croûte terrestre, comparée à celle de la terre elle-même, peut être comparée à l'épaisseur de la peau d'une pomme par rapport à la pomme entière. Un musulman qui réfléchit à ces questions comprendra encore

une fois que le monde et tout ce qu'il comporte comme créatures vivantes, existent grâce au parfait équilibre qu'Allah a créé selon Sa propre volonté, et que chaque créature continue de vivre en toute sécurité grâce à la volonté d'Allah.

Un musulman qui regarde avec l'œil de la réflexion remarquera la beauté tout autour de lui ainsi que les merveilles de la création. Par exemple, parce que ce sont des bénédictions d'Allah, les oiseaux dans le ciel, les fruits qui décorent l'étalage d'un marchand avec leurs couleurs attrayantes, ainsi que les merveilleuses odeurs qui proviennent de la boulangerie ont une signification pour le musulman que les autres ne peuvent pas saisir.

Un musulman qui médite sur les preuves diverses et innombrables qu'il rencontre en





marchant dans la rue sera également attentif à son comportement. Par exemple, il marchera sans exagération ni ostentation parce qu'Allah cite dans un verset : "**Sois modeste dans ta démarche...**" (Sourate Luqman, 19). Une personne humble obéit aux ordres d'Allah et, comme dans toutes ses autres activités, garde une façon modérée lorsqu'elle marche. Ceci est acceptable aussi bien par Allah qu'aux yeux des musulmans.

Les musulmans savent qu'Allah a créé les êtres humains et les a dotés de toutes leurs caractéristiques. Mais ceux qui ne suivent pas les enseignements du Saint Coran n'apprécient pas cette vérité et pensent que les qualités qu'ils possèdent leur appartiennent.



Ces gens qui pensent que leur beauté, leur richesse, leur savoir et leur succès leur appartiennent, deviennent fiers et arrogants. Et à cause de cette arrogance, ils veulent montrer leur propre supériorité en humiliant les autres. Cette attitude se reflète dans la manière avec laquelle ils marchent, ainsi que dans leurs propos et dans leurs agissements. Cependant, nous sommes tous impuissants devant la suprême connaissance et la puissance d'Allah, et avons besoin de Lui à chaque instant de notre vie. Dans le Saint Coran, Allah nous avertit de cela et nous interdit de nous vanter :

**Et ne détourne pas ton visage des hommes, et ne foule pas la terre avec arrogance : car Allah n'aime pas le présomptueux plein de gloriole.** (Sourate Luqman, 18)

**Et ne foule pas la terre avec orgueil : tu ne sauras jamais fendre la terre et tu ne pourras jamais atteindre la hauteur des montagnes !** (Sourate al-Isra, 37)

Celui qui vit en appliquant l'enseignement du Coran est conscient qu'il est impuissant, qu'il vit selon la volonté d'Allah, et qu'il est le seul Seigneur de l'univers. Qui lui a donné tout ce qu'il possède. Et parce qu'il vit avec cette conscience, il comprend tout ce qui se passe autour de lui selon le Saint Coran.



Il est clair qu'une personne ne peut pas couvrir une grande distance de marche en une journée. Il est facile de marcher de courtes distances, et la capacité de marcher est un immense bienfait d'Allah. Mais les gens ne peuvent pas voyager sur de grandes distances en marchant ; leurs corps se fatigueront à tel point qu'ils ne pourront pas aller plus loin. Allah connaît cette faiblesse de Ses serviteurs et a créé des animaux et des véhicules pour les porter et pour leur faciliter le transport. Voici quelques versets coraniques relatifs à cette grande bénédiction d'Allah qui prouve Sa grâce, Sa miséricorde et Sa compassion envers Ses serviteurs :

**Et ils portent vos fardeaux vers un pays que vous n'atteindriez qu'avec peine. Vraiment, votre Seigneur est compatissant, miséricordieux.**



**Et les chevaux, les mulets et les ânes, pour que vous les montiez, et pour l'apparat. Et Il crée ce que vous ne savez pas. (Sourate al-Nahl, 7-8)**

**Celui Qui a créé les couples dans leur totalité et a fait pour vous, des vaisseaux et des bestiaux, des montures. (Sourate az-Zoukruf, 12)**

**N'as-tu pas vu qu'Allah vous a soumis tout ce qui est sur la terre ainsi que le vaisseau qui vogue sur la mer par Son ordre ? Il retient le ciel de tomber sur la terre, sauf quand Il le permettra. Car Allah est plein de bonté et de miséricorde envers les hommes. " (Sourate al-Hajj, 65)**

En utilisant notre intelligence, il nous devient évident qu'Allah a créé des matériaux tels que le fer et l'acier avec certaines capacités et a inspiré aux gens de les utiliser pour faire différentes sortes de véhicules. Et c'est par la volonté d'Allah que les gens fabriquent des véhicules comme les voitures, les bus, les trains, les bateaux et les avions. Ainsi Allah nous a facilité de partir en voyage, ce que nous



ne pourrions jamais faire par nous-mêmes. Ce que nous devons faire en réponse à ces bienfaits, c'est de se rappeler Allah lorsque nous montons à bord de ces véhicules, de louer Son nom et de Le remercier. Allah nous parle de cela dans le Coran :

**Afin que vous vous installiez sur leurs dos, et qu'ensuite, après vous y être installé, vous vous rappeliez le bienfait de votre Seigneur et que vous disiez : 'Gloire à celui qui nous a soumis tout cela alors que nous n'étions pas capables de les dominer.'**  
**(Sourate az-Zoukruf, 13)**

Le transport aujourd'hui est beaucoup plus rapide, facile et plus confortable que par le passé. Pour une personne qui vit selon les enseignements du Saint Coran, penser à cela est une façon importante de se rapprocher d'Allah et de Le remercier sincèrement pour toutes Ses bénédictions.

Un musulman pense également à Allah lorsqu'il voyage. La personne à côté de lui qui conduit la voiture, le modèle et la couleur de la voiture, les autres voitures et les gens autour de lui, leurs mou-





vements, l'inscription sur la vitre arrière de la voiture qui est devant, la rangée d'immeubles tout au long du chemin, leurs formes, leurs fenêtres, les panneaux et les inscriptions sont tous créés par Allah sur Sa décision. Allah annonce cela aux gens dans le verset suivant :

**Nous avons créé toute chose avec mesure. (Sourate al-Qamar, 49)**

Allah a créé tout ce que nous rencontrons à chaque moment de notre vie, pas uniquement pour un seul individu mais également pour chacun des milliards de gens sur la Terre. Pour quelqu'un qui vit en accord selon l'enseignement du Saint Coran, penser à cela est une façon pour lui de savoir qu'Allah est toujours à ses côtés, et qu'il voit tous ses faits et gestes. Parce que le fait d'être conscient de cette vérité le suit tout au long de la journée, ni les embouteillages de la route, ni un véhicule qui fait une embardée devant lui, ni aucune autre difficulté qu'il puisse connaître n'altérera cette attitude de soumission à Allah.

Certaines personnes voient même les petits malheurs comme de grands drames ; elles deviennent impatientes et perdent parfois le contrôle d'elles-mêmes, se comportant de manière irrationnelle. Une grande circulation ou un conducteur distrait les irrite rapidement et elles peuvent commencer à grommeler contre elles-mêmes et à vociférer. Elles



n'ont pas de patience lorsqu'elles sont bloquées dans un embouteillage et le prouvent en klaxonnant continuellement et en énervant les autres. La raison d'un tel comportement est que ces personnes ont oublié que tout est sous le contrôle d'Allah.

Pour quelqu'un qui a tourné le dos à Allah, le transport n'est pas une bénédiction mais un embûche et un désagrément. Par exemple, les nids de poules sur la route, les embouteillages, une pluie torrentielle soudaine, ainsi que de nombreuses autres choses occuperont son esprit toute la journée. Mes ces pensées inutiles ne lui sont d'aucun bénéfice ni dans cette vie ni dans la prochaine. Certaines personnes disent que la chose la plus importante qui les empêche de réfléchir profondément à ces choses-là c'est la bataille qu'elles mènent en ce monde. A cause du temps qu'elles doivent donner pour satisfaire leurs besoins en nourriture, en abris et en santé, elles disent qu'elles n'ont pas de temps en plus pour réfléchir à l'existence d'Allah ou aux signes qui mènent à la foi. Mais ce n'est rien d'autre qu'une fuite de leurs responsabilités. Les devoirs familiaux d'une personne ainsi que la position dans laquelle elle se trouve n'ont rien à voir avec la réflexion. Une personne qui, afin de gagner l'approbation d'Allah, pense aux signes qui mènent à la foi, à l'ordre d'Allah, à l'Au-delà, à la mort, et qui réfléchit aux bienfaits que notre Seigneur lui a donnés dans cette vie, trouvera l'aide d'Allah. Elle verra que bon nombre de ses problèmes sont facilement résolus et elle sera capable également de trouver plus de temps et plus de facilité à méditer.

Un musulman n'oublie jamais qu'Allah a créé chaque situation qu'il rencontre tout au long de la journée. Le but de la création de ces choses-là est pour que nous apprenions à être patients ou à utiliser



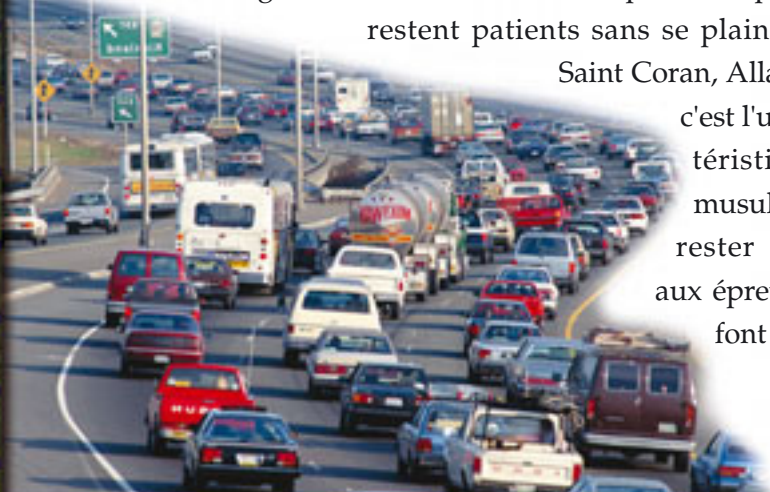


Nos esprits pour essayer de résoudre le problème de la manière la plus plaisante pour Allah. S'il y a un problème qui ne puisse être résolu par l'effort personnel, alors la seule chose à faire est d'être patient. S'énerver, commencer à crier et se disputer comme le font certains, est non seulement mauvais mais aussi insensé parce qu'il peut être dangereux pour eux-mêmes ainsi que pour les autres.

Il est faux que les gens s'attendent à la venue d'épreuves uniquement par le moyen d'une grande souffrance et de tragédie comme étant des tests pour notre patience, parce qu'Allah teste les êtres humains pendant toute la journée avec différentes épreuves aussi bien grandes que petites. Donc, les choses qui nous agacent comme le fait d'être pris dans un embouteillage ou d'arriver en retard quelque part et les petits accidents ne sont que des tests pour les êtres humains. Mais dans cette situation, ceux qui vivent selon

l'enseignement du Saint Coran n'éprouvent pas d'ennui et restent patients sans se plaindre. Dans le

Saint Coran, Allah révèle que c'est l'une des caractéristiques des musulmans que de rester patient face aux épreuves dont ils font l'objet :





Ceux dont les cœurs frémissent quand le nom d'Allah est mentionné, ceux qui endurent ce qui les atteint et ceux qui accomplissent la Salat et dépensent de ce que Nous leur avons attribué. (Sourate al-Hajj, 35)

Concernant les accidents de la circulation qu'ils peuvent avoir, les musulmans maintiennent leur sang-froid et sont résignés à leur destin, non pas dans un sens passif, mais ils acceptent avec réalisme ce qu'Allah a décrété pour eux. Dans une situation pareille, ils agissent raisonnablement, sachant qu'Allah a créé ce qui leur est arrivé et ils essayent de faire quelque chose pour sauver les blessés, appeler à l'aide et limiter les dégâts. Ils savent qu'ils ont la responsabilité d'agir d'une façon qui plaira à Allah à chaque instant de cette vie terrestre.

Dans la sourate al-Mulk, Allah révèle le but de la création humaine et la responsabilité qu'Il nous a donnée :

**Celui Qui a créé la mort et la vie afin de vous éprouver (et de savoir) qui de vous est le meilleur en œuvre, et c'est Lui le Puissant, le Pardonneur.**

(Sourate al-Mulk, 2)

Un musulman qui vit chaque instant de sa vie sur terre en accord selon les enseignements du Saint Coran ne laissera pas son esprit occupé par des pensées inutiles et insensées lors d'un voyage ;





il dirigera son attention vers des choses et des événements sur lesquels il réfléchira profondément. Par exemple, ceux qui sont très éloignés de l'enseignement du Coran, voyant des oiseaux voler dans le ciel, les percevront comme étant un événement ordinaire. Cependant, pour un musulman, les preuves de l'existence d'Allah, de Son pouvoir et de Son suprême savoir sont le fait que les oiseaux, qui ne sont attachés à rien, restent suspendus dans l'air léger et effectuent des manœuvres avec leurs ailes délicates ; le fait que leurs ailes soient conçues de cette manière afin qu'ils puissent voler, bouger rapidement et effectuer ces manœuvres ; le fait que leurs becs soient spécialement structurés

afin qu'ils soient nourris de manière appropriée ; leurs techniques de vol, leurs structures spéciales osseuses et respiratoires, nerveuses et autres systèmes ; la structure aérodynamique complexe de leurs plumes ; les techniques de construction de leurs nids ; leurs organes sensoriels, les méthodes de chasse et de nourriture, leur comportement, les sons qu'ils produisent lors de l'accouplement et à d'autres moments ; le fait que les systèmes observés chez les oiseaux soient des merveilles de la conception.

Allah attire notre attention sur ce sujet dans le Coran : **"N'ont-ils pas vu les oiseaux au-dessus d'eux, déployant et repliant leurs ailes tour à tour ? Seul le Tout Miséricordieux les soutient. Car Il est sur toutes choses, Clairvoyant."** (Sourate al-Mulk, 19) Lorsque les musulmans sont en chemin, ils observent les merveilles de la création comme celles-ci tout autour d'eux et sont témoins à chaque moment de l'infini pouvoir d'Allah.

## **AU TRAVAIL**

De nombreux adultes consacrent une grande partie de leur journée au travail. Mais ceux qui agissent en accord selon les enseignements du Saint Coran sont sensiblement différents de leurs collègues, qui partagent une moralité commune. Pour un musulman, peu importe l'urgence de ses affaires pendant la journée, accomplir son service et adorer Allah est plus important que toute autre chose. Allah révèle ceci dans le Coran :

**... Dis : 'Ce qui est auprès d'Allah est bien meilleur que le divertissement et le commerce, et Allah est le Meilleur des pourvoyeurs. (Sourate al-Jumuah, 11)**

Un musulman est conscient de cela, et aucun travail ne l'empêchera de se rappeler du nom d'Allah ou d'exécuter son office ; il ne négligera pas ou ne reportera pas l'obligation religieuse quelle qu'elle soit au profit du gain matériel. Notre Seigneur attire notre attention sur cela dans un verset coranique :

**Dans des maisons [des mosquées] qu'Allah a permis que l'on élève, et où Son nom est invoqué ; le glorifient en elles matin et après-midi.**



**Des hommes que ni le négoce, ni le troc ne distraient de l'invocation d'Allah, de l'accomplissement de la Salat et de l'acquittement de la Zakat, et qui redoutent un Jour où les cœurs seront bouleversés ainsi que les regards. (Sourate an-Nour, 36-37)**

Le désir du profit matériel est l'une des plus grandes faiblesses parmi les êtres humains c'est pourquoi dans ce verset l'attention est attirée sur le commerce. Certaines personnes sont préparées à négliger les préceptes de la religion par égard au fait de gagner plus d'argent, d'obtenir plus de biens matériels ou de pouvoir. Par exemple, elles ne font pas leurs prières, ne remplissent aucune autre obligation, et elles n'affichent pas de bonnes qualités de caractère bien qu'elles en soient capables.

Il y a un nombre de choses que ces personnes attendent en retour de leur travail. Elles veulent une belle existence dans ce monde, être prospères, obtenir un rang et du respect ainsi qu'être honorées dans la société, avoir un beau mariage et des enfants dignes d'éloges... Ce sont quelques-unes des choses que les gens, qui se sont séparés des valeurs du Saint Coran, vont choisir au lieu de la vie après la mort. En effet, toutes ces choses-là sont des bienfaits légitimes auxquels aspirent tous ceux qui veulent gagner le plaisir d'Allah et même atteindre l'Au-delà. Les musulmans veulent également avoir les mêmes bénédicitions : un emploi utile, gagner de l'argent et ses propres biens matériels. Mais ils ont certaines qualités qui les différencient des autres : ils accomplissent leur travail pour plaire à Allah, dépenser leur argent de la manière qu'Allah a conseillée, et dans leur travail, comme dans toute autre chose, ils obéissent méticuleusement aux ordres d'Allah.

Dans un verset coranique, Allah attire notre attention sur les dangers de préférer le commerce à la religion :

**Dis : 'Si vos pères, vos enfants, vos frères, vos épouses, vos clans, les biens que vous gagnez, le négoce dont vous craignez le déclin et les demeures qui vous sont agréables, vous sont plus chers qu'Allah, Son messager et la lutte dans le**



sentier d'Allah, alors attendez qu'Allah fasse venir Son ordre. Et Allah ne guide pas les gens pervers." (Sourate at-Tawbah, 24)

Un musulman à la foi profonde s'efforcera d'éviter d'être attrapé par ce genre de passion. Il y a un noble caractère qu'Allah attend des musulmans, et qu'ils afficheront, quel que soit le genre de travail pour lequel ils sont engagés. Dans leur travail, ils sont honnêtes, sincères, font l'abnégation d'eux-mêmes, sont laborieux, équitables et modestes. Toute leur attention est dirigée vers l'acquisition du plaisir d'Allah et de maintenir les limites qu'Il a mises entre ce qui est autorisé (halal) et ce qui est interdit (haram). Allah a ordonné aux musulmans qu'en faisant leur travail, ils ne doivent pas abuser des droits de qui que ce soit, qu'ils doivent donner une pleine mesure et un poids juste avec équité, et ainsi ne pas diminuer la valeur des biens matériels des gens.



O mon peuple, faites équitablement pleine mesure et plein poids, ne dépréciez pas aux gens leurs valeurs et ne semez pas la corruption sur terre.

(Sourate Hud, 85)

Dans quelques versets, Allah a révélé l'importance d'être honnête dans le travail, en traitant les gens équitablement et afficher ainsi de bonnes qualités pour gagner Son approbation :

**Et donnez la pleine mesure quand vous mesurez ; et pesez avec une balance exacte. C'est mieux [pour vous] et le résultat en sera meilleur. (Sourate al-Isra, 35)**

**Donnez [toujours] le poids exact et ne faussez pas la pesée. (Sourate ar-Rahman, 09)**

Dans le Saint Coran, Allah explique comment les gens devraient s'engager dans les affaires et le commerce. Tout d'abord, Allah a clairement interdit l'usure : " ... Alors qu'Allah a rendu licite le commerce, et illicite l'intérêt..." (Sourate al-Baqarah : 275). Une autre chose qu'Allah a révélée est comment gérer les affaires et les dettes. Allah ordonne qu'en faisant des affaires, lorsqu'une personne contracte une dette qu'elle doit payer après une période précise, elle devrait l'inscrire sur une feuille. Si la personne contractant la dette est incomptétente ou faible voire inapte à dicter, alors son tuteur devrait le lui dicter justement. Et deux hommes parmi eux devraient en témoigner. (Sourate al-Baqarah, 282)

Un autre point sur lequel les musulmans devraient être attentifs dans leur travail c'est de consulter l'avis des autres gens lors de la prise de décisions, en commençant une nouvelle affaire, et en améliorant leurs opérations. Allah dit dans le Coran que c'est une qualité du musulman.





Comme dans toutes les sphères, ainsi que dans les affaires et le commerce, le Saint Coran apporte ce qui est plus beau, plus facile et ce qui correspond le plus à la vie humaine. De cette manière, cela aide les gens à s'éloigner du stress et de la dépression et leur rend possible le travail dans un environnement sain et paisible où ils peuvent se soumettre à Allah, accomplir de bonnes actions et consulter les autres pour prendre des décisions.



En plus de cela, un musulman est très ouvert d'esprit dans sa vie professionnelle en faisant des plans à court et long terme et en traçant les différentes étapes. Et après avoir commencé son travail, il évaluera précisément les prochaines étapes, ainsi que les mesures qui lui assureront le succès en fin de compte avec les alternatives possibles. Et il prendra toutes les précautions qu'Allah a données dans le Coran pour s'assurer qu'une mesure qu'il croit bénéfique à effectuer ne se révèlera pas désavantageuse dans une étape ultérieure. En s'engageant dans son travail, il prierà constamment Allah de tout son cœur, demandera à notre Seigneur de le terminer à temps aisément et considérera qu'aucune entreprise ne sera réussie, à moins qu'Allah le veuille. Il espère que le travail qu'il fait sera une manière de gagner les bonnes grâces d'Allah.

A l'époque où nous vivons, les nouvelles découvertes et les développements scientifiques qui se sont produits ne pouvaient même pas être imaginés par les gens dans le passé. Les enseignements du Saint Coran exigent que nous soyons reconnaissants envers ces incomparables opportunités. Par exemple, la science, la technologie, le transport moderne et les communications ont atteint aujourd'hui un très haut niveau de progrès. Grâce aux ordinateurs et à la technologie de l'Internet, les gens des quatre coins du globe peuvent communiquer les uns avec les autres en quelques secondes, partager des informations et établir des contacts. Ce sont certainement des bénédictions qui ont besoin d'être méditées très profondément. Les Prophètes qu'Allah a donnés comme exemples dans le Saint Coran ont toujours approché Allah avec sincérité, et ont toujours pensé à Lui et L'ont remercié en étant occupés dans leur travail. Allah dit dans la Sourate Saba' :

**Ils exécutaient pour lui ce qu'il voulait : sanctuaires, statues, plateaux comme des bassins et marmites bien ancrées. 'Ô famille de David, œuvrez par gratitude', alors qu'il y a peu de Mes serviteurs qui sont reconnaissants. (Sourate Saba, 13)**



## **FAIRE LES BOUTIQUES**

Aujourd'hui, faire les boutiques est une activité importante pour de nombreuses personnes. Par exemple, certaines passent des heures et même des jours à faire les boutiques pour trouver des vêtements à exhiber devant leurs amis. Elles dépensent beaucoup d'argent pour des vêtements qu'elles porteront quelques temps seulement dans toute leur vie, et bien que leur placard soit plein, elles peuvent encore acheter de nouveaux vêtements avec une frénésie qui ne diminue pas. Pour ces gens-là, les courses ont dépassé de loin le moyen de satisfaire leurs besoins et est devenu une part importante de leur vie. C'est caractéristique chez certains qui se perdent, en fait, en faisant leurs courses et achètent souvent des choses qu'ils regretteront plus tard d'avoir achetées.

Faire les boutiques est certainement nécessaire pour chacun d'entre nous, et peut même être une occupation plaisante. Mais l'erreur est que cela puisse inspirer chez les gens des désirs terrestres et leur fera complètement oublier l'Au-delà. Ils dévouent leur vie entière, ainsi que leurs pensées et leurs plans à cette activité, et au

lieu de rechercher des voies pour plaire à Allah Qui les a créés, ils essayent de trouver la satisfaction dans des occupations mineures comme celle de faire les boutiques.

Comme dans tous les domaines de la vie, quelqu'un qui vit selon les enseignements du Saint Coran essayera également de voir dans le fait de faire les courses le bien qu'Allah a créé et la signification des choses qui arrivent. Pour lui, faire les courses n'est pas une errance sans but mais plutôt l'opportunité de s'approvisionner lui ainsi que sa famille avec ce dont ils ont besoin. Les courses ne l'éloigneront certainement pas de l'accomplissement du service qu'il doit à Allah Qui ordonne aux musulmans dans le Coran :

**Fais preuve de patience [en restant] avec ceux qui invoquent leur Seigneur matin et soir, désirant Sa Face. Et que tes yeux ne se détachent point d'eux, en cherchant (le faux) brillant de la vie sur terre. Et n'obeit pas à celui dont nous avons rendu le cœur inattentif à Notre Rappel, qui poursuit sa passion et dont le comportement est outrancier. (Sourate al-Kahf, 28)**

Un musulman qui va faire des courses gardera en tête ce qui suit : Allah a créé une nourriture variée, des vêtements et de nombreux autres bienfaits pour les musulmans. Mais dans de nombreux pays, à cause du chômage, de la pauvreté ou des conflits, les gens ne peuvent rien trouver à manger. Bien qu'ils vivent dans des pays ayant beaucoup de ressources, ce sont des personnes qui sont trop





pauvres pour acheter ce dont elles ont besoin. Toutes ces choses sont sous le contrôle d'Allah et il y a une raison pour la quantité de provisions qu'Allah choisit de donner aux gens. Allah attire notre attention sur ceci dans le Saint Coran :

**Ne savent-ils pas qu'Allah attribue Ses dons avec largesse ou les restreint à qui Il veut ? Il y a en cela des preuves pour des gens qui croient.** (Sourate az-Zumar, 52)

Allah a créé des circonstances variées pour tester les êtres humains ; et un musulman ne cessera pas d'en être reconnaissant, quelle que soit la situation. Il est conscient que le test ainsi que sa solution sont transitoires. C'est pour cette raison qu'il désire agir à tout instant d'une façon qui plaira à Allah. Il exprime sa reconnaissance envers Allah pour Ses bénédications aussi bien dans son cœur, que dans ce qu'il dit ou encore dans ce qu'il fait. Il dépense ce qui lui a été donné en faisant le bien, et si Allah restreint ses provisions, il sera patient et continuera à Le remercier en toute sincérité. Il sait qu'il est testé par la pauvreté et prie Allah pour lui accorder la patience. Dans chaque circonsistance, un musulman est content d'Allah et espère qu'Il sera également content de lui.

Mais ceux qui adoptent les traditions, les coutumes et les valeurs d'une société qui ne vit pas selon les principes du Saint



Coran, perdront immédiatement leur sens de la gratitude lorsqu'ils seront face au moindre ennui. Allah les condamne ainsi dans le Coran, en ne réussissant pas à voir que leur prospérité et leur richesse sont des épreuves équivalentes à leur expérience de pauvreté et de besoin :

**Quant à l'homme, lorsque son Seigneur l'éprouve en l'honorant et en le comblant de bienfaits, il dit : 'Mon Seigneur m'a honoré.'**

**Mais par contre, quand Il l'éprouve en lui restreignant sa subsistance, il dit : 'Mon Seigneur m'a avili'. (Sourate al-Fajr, 15-16)**

Allah a créé les innombrables bénédictions sur cette Terre, mais ceux qui ne réalisent pas cela oublient que c'est selon la volonté d'Allah et avec Sa permission qu'ils peuvent acheter leurs nourritures et vêtements. Ils ne remercient pas Allah, mais agissent constamment sous le contrôle de désirs intéressés. Tout ce à quoi ils pensent en faisant leurs courses, c'est quel est le vêtement qui impressionnera le plus leurs amis. Ce qui occupe continuellement leurs esprits, c'est où peuvent-ils acheter les articles de la dernière mode les plus attrayants aux couleurs et aux qualités qu'ils veulent. Ils sont toujours préoccupés par ce que les autres ont et sont jaloux d'eux. Ils ne peuvent pas supporter d'être sans bien matériels. Ils éprouvent un grand désir d'acquérir des propriétés et des biens matériels. Ils comparent ce qui leur a été donné avec ce qui a été donné aux autres, et deviennent impatients, croyant qu'ils ont été injustement traités et ne remercient pas Allah. Dans le Saint Coran, Allah révèle l'ingratitude de ceux qui ne se





tour de lui sont des dons d'Allah et fait attention à ne pas dépenser l'argent sans réfléchir. En faisant ses courses, il fait de grands efforts pour éviter de gaspiller son argent et son temps. Il agit comme Allah le dit dans le Coran : "**... mangez et buvez ; et ne commettez pas d'excès, car Allah n'aime pas ceux qui commettent des excès.**" (Sourate al-Araf, 31). Il n'oublie jamais qu'Allah appelle les gens qui gaspillent leur argent avec extravagance "**les frères des diables**" (Sourate al-Isra, 27)

Non seulement il nous est recommandé par le Saint Coran de ne pas dépenser l'argent en faisant ses courses ou en achetant d'autres choses, mais en plus la générosité est également recommandée. Allah révèle cela dans la Sourate al-Furkane : "**Qui, lorsqu'ils dépensent, ne sont ni prodiges ni avares mais se tiennent au juste milieu.**" (Sourate al-Furqane, 67)

Ce verset résume la sagesse que montre un musulman dans la façon selon laquelle il fait ses courses.





## **L'EXERCICE ET L'ENTRAÎNEMENT PHYSIQUE**



Toute personne ayant la foi sait que son corps lui a été confié pour l'utiliser une courte période de sa vie sur terre ; il est responsable d'en prendre soin du mieux qu'il peut et il fait donc attention à sa santé. C'est pour cette raison qu'il consacre pas mal de temps dans ses activités quotidiennes pour l'exercice ou l'entraînement physique qui l'aident à renforcer son corps, lui donnent de l'endurance et lui permettent de fonctionner d'une manière ordonnée et saine, ce qui permet ainsi aux musulmans de travailler encore mieux pour plaire à Allah et d'accomplir de bonnes actions.

Le métabolisme de l'être humain ne s'accorde pas avec l'inactivité, il est créé pour supporter le mouvement.

Il est reconnu aujourd'hui que l'exercice possède plusieurs bienfaits : il renforce l'immunité corporelle, la circulation sanguine, les systèmes respiratoires et nerveux ; il rend le corps plus résistant aux microbes et aux maladies ; il assure le fonctionnement ordonné du système hormonal, du cœur et des artères ; il renforce les muscles, les articulations et les tendons ; il améliore les conditions physiques et la robustesse ;



il aide à maintenir un bon équilibre du taux de sucre dans le sang, il réduit le niveau du " mauvais " cholestérol et augmente le " bon ".

Une autre raison pour laquelle les musulmans font des efforts à cet égard est que la santé physique est une qualité sur laquelle Allah attire l'attention dans le Saint Coran. Par exemple, le verset 144 de la Sourate Al A'râf, où Allah parle à Moussa (PSL) et le choisit pour emmener les Enfants d'Israël, révèle sa force physique. Un autre verset parle de la force physique de Talout (Saüil) qui a été envoyé pour diriger son peuple :



**Et leur Prophète leur dit :**  
**'Voici qu'Allah vous a envoyé Talut pour roi'** Ils dirent :  
**'Comment régnerait-il sur nous ?** Nous avons plus de droit que lui à la royauté. On ne lui a même pas prodigué beaucoup de richesse ! Il dit : 'Allah, vraiment l'a élu sur vous, et a accru sa part quant au savoir et à la condition physique.' Et Allah alloue Son pouvoir à qui Il veut. Allah a la grâce immense et Il est Omniscient. " (Sourate al-Baqarah, 247)

Il y a une autre raison à laquelle les musulmans devraient être attentifs pour faire de l'exercice : si une personne qui communique les ensei-





gnements du Saint Coran semble forte et attrayante physiquement, elle aura de l'influence sur les autres ; cette apparence extérieure noble et attrayante fera bonne impression sur ceux qui l'écoutent.

C'est pour cette raison que les musulmans devraient toujours faire l'effort de garder un corps sain et fort. Ils ne peuvent ni être paresseux, ni négligents ni insouciants à ce sujet.





## PRIER

Le verset 56 de la Sourate ad-Dhariyat dans lequel nous pouvons lire " **Je n'ai créé les djinns et les hommes que pour qu'ils M'adorent**" déclare qu'Allah a créé les êtres humains pour Le servir. Autrement dit, le but de la création humaine est de servir notre Seigneur Qui a créé toutes choses. Donc, ceux qui acceptent le Coran comme guide, placent l'adoration d'Allah au-dessus de toute autre chose, et passent toute leur courte vie -70 ans au plus si elle leur est accordée- avec une vue sur l'Au-delà en gagnant la faveur d'Allah. Ce qui est visible à chaque instant de leur vie sur Terre.

Un musulman est conscient que les enseignements du Saint Coran ne s'appliquent pas seulement à une partie de sa vie dans ce monde, ou à des moments ou encore à des étapes, mais à la vie entière. Il obéit aux ordres d'Allah de toutes ses forces et accomplit autant de bon travail qu'il peut. Il passe son temps dans les actes cultuels qu'Allah a révélés dans le Coran, et lorsqu'il finit un travail, il en commence un autre. Parce qu'Allah dit dans le verset 162 de la Sourate al an-Anam " Dis : 'En vérité, ma Salat, mes actes de dévotion, ma vie et ma mort appartiennent à Allah, Seigneur de l'univers ' ". (Sourate al-Anam, 162) Il poursuit ce qui est bien et bénéfique et il n'y a pas de pause, d'arrêt ni de limite à ses efforts. Pour un musulman, commencer un nouveau travail après que le précédent eut été fini est nécessaire parce qu'il sait qu'il doit passer chaque seconde qui lui est donnée dans cette vie à travailler pour gagner la faveur d'Allah, et qu'il rendra compte dans l'Au-delà de chaque instant passé dans ce bas monde. C'est pourquoi, il passe chaque minute uniquement en espérant gagner l'approbation d'Allah,



et faire ces choses qu'il espère qu'Allah approuvera le plus. Dans le Saint Coran, Allah dit aux musulmans de déployer leurs efforts dans cette direction :

**Quand tu te libères, donc, lève-toi. (Sourate as-Sarh, 07)**

Les actions des musulmans pour gagner la faveur d'Allah sont ininterrompues d'un jour à l'autre. C'est indiqué dans le verset 76 de la Sourate Maryam : " ... Et les bonnes œuvres durables méritent auprès de ton Seigneur une meilleure récompense et une meilleure destination. "

Et dans un autre verset, notre Seigneur révèle qu'il veut que les gens persévèrent dans leur culte :

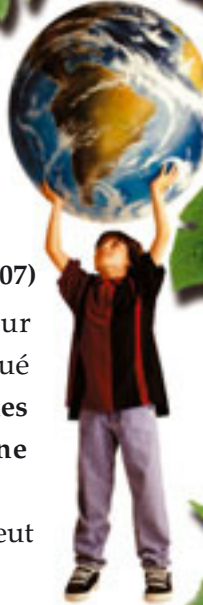
**"Il est le Seigneur des cieux et de la terre et de tout ce qui est entre eux. Adore-Le donc, et sois constant dans Son adoration, Lui connais-tu un homonyme ?" (Sourate Maryam, 65)**

La logique désobligeante de certaines personnes ignorantes à ce sujet les mène à douter de l'existence de l'Au-delà et à accomplir certains actes cultuels de temps en temps.

Certaines personnes font la grande erreur d'essayer d'acquérir les bienfaits de ce bas monde, qu'ils ont placé en tant qu'objectif ; ils font n'importe quoi pour devenir riches, acquérir un statut et obtenir d'autres choses qu'ils veulent. Ils s'engagent en un court instant dans une énorme compétition à cause d'un " vil prix " (Sourate at-Tawbah, 9) qu'ils perdront très bientôt. Mais un musulman qui recherche la faveur d'Allah et le chemin vers le Paradis fait des efforts uniquement pour Allah. Le Saint Coran décrit cette qualité comme suit :

**Et ceux qui cherchent l'Au-delà et fournissent les efforts qui y mènent, tout en étant croyants ... alors l'effort de ceux-là sera reconnu. (Sourate al-Isra, 19)**

Un musulman qui passe toute sa journée à rechercher la faveur d'Allah est résolu et impatient dans l'exécution de sa prière. Il se rappelle Allah tout au long de la journée, dans son cœur et dans ses activités et médite profondément sur Son pouvoir, Son intelligence,



Son savoir, Son art et tous Ses autres attributs. Cette attitude n'est que l'application dans la vie quotidienne des ordres qui suivent dans ces versets :

**... Invoque beaucoup Ton Seigneur ; et, glorifie-Le, en fin et en début de journée. (Sourate Al-Imran, 41)**

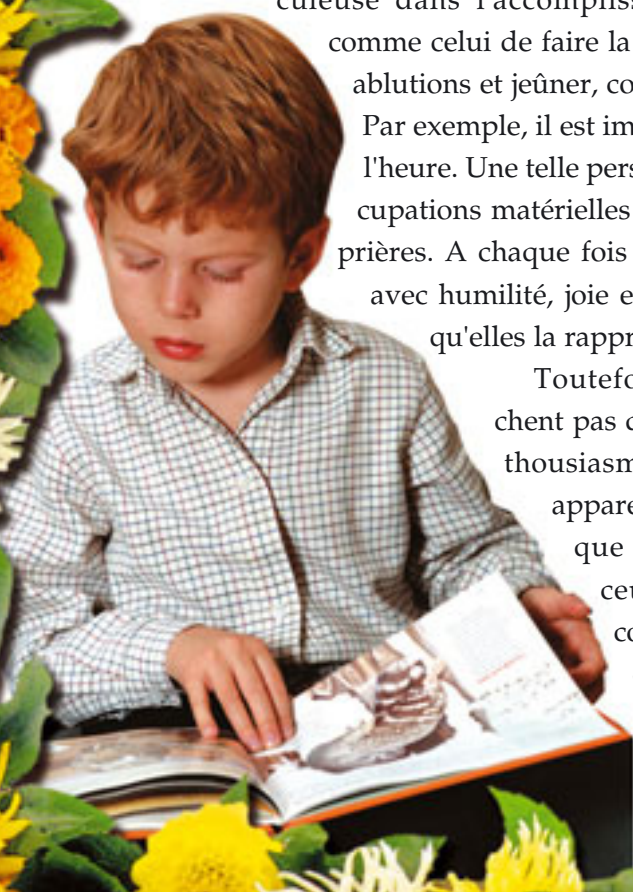
**Et invoque ton Seigneur en toi-même, en humilité et crainte, à mi-voix, le matin et le soir... (Sourate al-Araf, 205)**

Dans le verset 28 de la Sourate Ar-Ra'd (Le tonnerre), notre Seigneur dit que les cœurs trouveront la paix uniquement en se rapprochant de Lui :

**Ceux qui ont cru, et dont les cœurs se tranquillisent à l'évocation d'Allah ... (Sourate ar-Raad, 28)**

Une personne qui prend le Saint Coran comme guide sera méticuleuse dans l'accomplissement des actes cultuels comme celui de faire la prière cinq fois par jour, les ablutions et jeûner, comme Allah l'a recommandé. Par exemple, il est important de faire ses prières à l'heure. Une telle personne ne laisse pas les préoccupations matérielles s'interposer entre elle et ses prières. A chaque fois qu'elle fait ses prières, c'est avec humilité, joie et enthousiasme, en espérant qu'elles la rapprochent d'Allah.

Toutefois, ceux qui ne se rapprochent pas d'Allah avec un véritable enthousiasme mais seulement pour les apparences ou dans la crainte de ce que les autres peuvent penser, ceux-là ne peuvent pas connaître la joie de l'adoration d'Allah. Lorsqu'ils effectuent leur prière, ils n'ont pas idée qu'elle pourrait les rap-



procher d'Allah. Leurs esprits sont trop impliqués dans leurs affaires quotidiennes pour se rappeler Allah et Le louer. Dans le Saint Coran, Allah avertit ceux qui sont négligents à l'égard de leurs prières :

**Malheur donc, à ceux qui prient**

**Tout en négligeant (et retardant) leur Salat**

**Qui sont pleins d'ostentation. "**

**(Sourate al-Maun, 4-6)**

Ce qui signifie qu'ils retardent leurs prières en dehors de leur temps défini ou ne les font tout simplement pas! Cependant, et bien que cette Sourate ne s'y réfère pas, les gens intelligents sont avertis contre le fait d'être détournés de la prière.

Les personnes distraites font l'erreur de croire qu'elles font quelque chose pour Allah sans Le craindre, en pensant à Lui sans ressentir Sa présence ou Sa proximité. Le comportement qui rapprochera l'individu d'Allah consiste en la sincérité dans l'accomplissement des prières, en la crainte d'Allah ainsi qu'en l'obéissance et l'humilité devant Lui.

Certaines personnes ont un concept très limité de la prière en croyant qu'il suffit d'obéir à quelques-uns des ordres d'Allah au cours de la journée. Mais selon le Coran, l'Office ne se limite pas uniquement aux devoirs religieux comme la prière, le jeûne, le pèlerinage et l'aumône.

L'acte d'adoration signifie "être au service". C'est-à-dire qu'il consiste en l'attitude de l'individu et en son état d'esprit et en tout ce qu'il fait et dit en tant que serviteur

d'Allah. Il n'y a aucun doute quant à l'importance d'une prière obligatoire qui est un acte d'adoration pour l'individu, de la même manière que, vaincre sa colère, utiliser un langage poli, apprécier le bien et éviter le mal, faire confiance à d'autres musulmans et ne pas être raisonnable sont également inclus dans l'adoration. (*Pour plus de détails, consultez le livre Les commandements négligés du Coran, Harun Yahya*). C'est pour cette raison que le bon comportement fait partie de ces choses qui doivent être appliquées et pratiquées tout aussi communément et avec détermination comme étant des actes d'adoration. En effet, parallèlement, les musulmans devraient connaître le genre de transactions ordinaires dans le monde comme l'achat, la vente, la location, le mariage et le divorce qui sont acceptables et les manières correctes de les accomplir. En bref, les musulmans montrent un grand soin à chaque instant de leur vie pour tous les ordres d'Allah dans le Saint Coran et pour les recommandations, les interdits et les conseils du Messager d'Allah (pbsl).

L'un des actes d'adoration les plus importants qu'un musulman puisse exécuter au cours de la journée est la communication du message, qui est d'inviter les gens à suivre le droit chemin, leur recommander la bonté, les avertir contre le mal, et les inviter à augmenter leurs connaissances sur l'Islam, la Foi et le Bienfait et de lire le Saint Coran. Cette adoration est une part nécessaire de la vie quotidienne du musulman qui est responsable à tout moment car il est un représentant d'Allah parmi Sa création et qui proclame la religion d'Allah par ses mots, son comportement et par le genre de personne qu'il est. Et cette responsabilité ne se limite pas strictement aux actes d'adoration ; un musulman essayera d'être un exemple pour tous ceux qui l'entourent en se comportant de la meilleure façon possible. Notre Seigneur en parle dans ce verset :

**Les croyants et les croyantes sont alliés les uns des autres. Ils commandent le convenable, interdisent le blâmable, accomplissent la salat, acquittent la zakat et obéissent à Allah et à Son messager. Voilà ceux auxquels Allah fera miséricorde, car Allah est puissant et sage. (Sourate at-Tawbah, 71)**



Un musulman est impatient de faire tout ce qu'il peut pour appeler les gens vers Allah et vers Son droit chemin. Il leur parlera de Lui et de Son unicité ainsi que de Ses attributs, du but de leur création, du bon comportement à adopter et du genre de vie qui plaît à Allah, il lui parlera aussi du bien, du mal, du bon et du mauvais dans le Saint Coran, du jour du Jugement, de l'Enfer et du Paradis, ainsi que d'autre sujets semblables. Il leur parlera du Prophète (PBSL) de façon à les attirer vers lui, à le suivre et à l'imiter.

Les conversations que les musulmans ont entre eux sont vraiment un rappel mutuel. Ils s'appellent les uns les autres à obéir aux ordres d'Allah, à vivre par la Sunna de Son Messager (PBSL), et à vivre conformément aux valeurs musulmanes. En bref, la manière d'être habituelle d'un musulman est le souvenir et le rappel.

Les musulmans utilisent les méthodes orales et écrites de rappel, et peuvent utiliser les moyens hautement développés d'aujourd'hui de la communication de masse. En appelant les gens aux enseignements du Saint Coran, ils peuvent bénéficier de la télévision, de la radio, des livres, des revues, des journaux, de l'Internet et d'autres média.

Tout aussi important que l'invitation quotidienne à l'Islam des musulmans qui vivent selon les enseignements du Coran, il y a le temps qu'ils prennent pour préparer l'invitation ( dawa). Dans le Saint Coran, Allah indique que ceux qui désirent assumer le combat d'idées sur Son chemin doivent d'abord le préparer. C'est pour cette raison qu'il est extrêmement important qu'une personne se prépare en tous points à ce travail :

**Et s'ils avaient voulu partir (au combat), ils lui auraient fait des préparatifs... (Sourate at-Tawbah, 46)**

Pour communiquer le message d'Allah, une des choses que le musulman -qui est qualifié pour la faire- doit faire est de se dé-

velopper et d'obtenir tout genre de connaissances utiles afin de communiquer la religion d'Allah. C'est-à-dire qu'il doit s'éduquer spirituellement et intellectuellement. Il doit faire des efforts pour parler et écrire avec concision, sur le sujet et sur la matière, être persuasif, efficace ainsi que satisfaire ses auditeurs avec la sagesse apprise de la religion d'Allah. Une des principales exigences est qu'un musulman apprenne la religion de l'Islam, la signification des versets coraniques et rende compte de l'importance de la conduite ainsi que des Hadith de notre Prophète (PBSL). Donc, toutes ces préparations et tous ces efforts ont une place spéciale dans la vie quotidienne de ce musulman qui est qualifié et autorisé à appeler les autres vers Allah et Son Messager.



## ALLER AU LIT LE SOIR

Pour tous les gens qui réfléchissent, il y a plusieurs sujets de réflexion sur la création de la nuit. Notre Seigneur annonce cela aux êtres humains dans le verset coranique suivant : " **Et une preuve pour eux la nuit. Nous en écorchons le jour et ils sont alors dans les ténèbres.** " (Sourate Ya-Sin, 37) L'un de ces sujets est caché dans la disparition graduelle de la lumière et l'assombrissement du ciel. A cause de cette lente transition, les créatures vivantes s'habituent facilement aux différences de lumière et des températures entre le jour et la nuit, et n'en souffrent donc pas. Allah, avec Son savoir et Son pouvoir suprêmes, est miséricordieux envers Ses serviteurs et toutes les créatures vivantes, et Il donne cette bénédiction à tout le monde mais la plupart n'y pensent même pas un seul instant de leur vie.

Lorsqu'une personne qui vit selon les valeurs du Saint coran considère ces choses-là, elle voit une autre preuve de

ce qu'Allah a révélé dans le verset 92 de la Sourate Yousouf : " ... C'est Lui Le plus Miséricordieux des miséricordieux. "

Nul doute que l'alternance du jour et de la nuit fait partie des innombrables bénédictions créées par Allah pour toute l'humanité. Afin de mieux comprendre cela, notre Seigneur attire notre attention dans le coran :

**Dis : 'Que diriez-vous ? Si Allah vous assignait la nuit en permanence jusqu'au jour de la Résurrection, quelle divinité autre qu'Allah pourrait vous apporter une lumière ? N'entendez-vous donc pas ?**

**Dis : 'Que diriez-vous si Allah vous assignait le jour en permanence jusqu'au Jour de la Résurrection, quelle divinité autre qu'Allah pourrait vous apporter une nuit durant laquelle vous vous reposeriez ? N'observez-vous donc pas ?"**  
(Sourate al-Qasas, 71-72)

Allah a créé les conditions, les équilibres et les systèmes nécessaires pour le jour et la nuit ; en l'absence de l'un d'eux, seul Allah pourrait y remédier. Si Allah le voulait, Il pourrait créer une journée ou une nuit continue, mais les créatures vivantes ne pourraient pas survivre sous de telles conditions ; car si elles venaient à se produire, la vie sur Terre arriverait à son terme. Il n'y a pas de doute qu'Allah a créé le jour et la nuit dans un ordre parfait en donnant un environnement dans lequel les créatures vivantes puissent vivre. C'est un signe de Son infinie compassion et de Sa miséricorde. Notre Seigneur déclare dans le verset suivant :

**C'est de par Sa miséricorde qu'Il vous a assigné la nuit et le jour ; pour que vous vous reposiez et cherchiez de Sa grâce, et afin que vous soyez reconnaissants ... (Sourate al-Qasas, 73)**

Seules les personnes qui utilisent leur esprit pour observer la création et qui parviennent à craindre Allah, c'est-à-dire qui vivent selon le Saint Coran, réfléchissent sur les raisons d'une alternance ordonnée entre le jour et la nuit. Allah révèle ceci dans quelques versets coraniques :

En vérité, dans la création des cieux et de la terre, et dans l'alternance de la nuit et du jour, il y a certes des signes pour les doués d'intelligence. (Sourate Al-Imran, 190)

Dans l'alternance de la nuit et du jour, et aussi dans tout ce qu'Allah a créé dans les cieux et la terre, il y a des signes, certes, pour des gens qui craignent (Allah). (Sourate Yunus, 6)

Certes dans la création des cieux et de la terre, dans l'alternance de la nuit et du jour, dans le navire qui vogue en mer chargé de choses profitables aux gens, dans l'eau qu'Allah fait descendre du ciel, par laquelle il rend la vie à la terre une fois morte et y répand des bêtes de toutes espèces, dans la variation des vents, et dans les nuages soumis entre le ciel et la terre, en tout cela il y a des signes pour un peuple qui raisonne. (Sourate al-Baqarah, 164)

Allah a créé le métabolisme humain de sorte qu'il ait besoin de se reposer la nuit et Il le révèle dans les versets suivants :

C'est Lui Qui vous a désigné la nuit pour que vous vous y reposiez, et le jour pour vous permettre de voir. Ce sont en vérité des signes pour les gens qui entendent ! Sourate Yunus, 67)

Allah est Celui Qui vous a assigné la nuit pour que vous vous y reposiez, et le jour pour y voir

clair. Allah est le pourvoyeur de grâce aux hommes, mais la plupart des gens ne sont pas reconnaissants. (Sourate Gafir, 61)

La nuit possède une autre qualité très particulière en plus du fait qu'elle soit un moment de repos. L'une des raisons pour la création de la nuit est que ces heures de paix et de calme général autour du monde sont productives de quelques actes d'adoration. Comparée à la journée active, la nuit est plus favorable pour la méditation, la lecture et la prière. Allah le dit dans ce verset :

**La prière pendant la nuit est plus efficace et plus propice pour la récitation.**

**Tu as, dans la journée, à vaquer à de longues occupations. Et rappelle-toi le nom de ton Seigneur et consacre-toi totalement à Lui. (Sourate al-Muzzamil, 6-8)**

Il est plus facile de se concentrer durant la nuit afin de méditer sur les merveilles de la création d'Allah, de lire le Livre Saint et de prier. Un musulman qui est conscient de cela ne passera pas la nuit entière à dormir et à se reposer. Il se tournera de lui-même tranquillement vers Allah pour ses besoins, et pour le pardon de ses erreurs et péchés. Il évaluera la journée qu'il vient de passer, fera le bilan des fautes qu'il a commises, se repentira de ses péchés et demandera pardon. Il passera son temps d'une manière qui plaît à Allah, se rappellera de Lui et essayera de se rapprocher de Lui. Il pensera à beaucoup de choses comme par exemple à l'existence d'Allah et à Sa majesté, au Saint Coran, à la conception extraordinaire de l'univers, aux créatures vivantes sur terre avec leurs systèmes parfaits, aux bienfaits qu'Allah crée continuellement, au Paradis, à l'Enfer et à l'éternité. Le comportement d'un musulman qui consacre une partie de la nuit à faire l'Office est loué par Allah dans certains versets coraniques :

**Qui passent les nuits prosternés et debout devant leur Seigneur " (Sourate al-Furqane, 64)**

Ils s'arrachent à leurs lits pour invoquer leur Seigneur, par crainte et espoir ... " (Sourate as-Sajda, 16)

Est-ce que celui qui, aux heures de la nuit, reste en dévotion, prosterné et debout, prenant garde à l'au-delà et espérant la miséricorde de son Seigneur... Dis : 'Sont-ils égaux, ceux qui savent et ceux qui ne savent pas ?' Seuls les doués d'intelligence se rappellent. (Sourate az-Zumar, 9)

De cette manière, les musulmans auront mis en pratique la Sunna de notre Prophète (PBSL) qui a passé une partie de chaque nuit à prier, contempler et faire l'Office. Ceci est cité dans un verset :

Ton Seigneur sait, certes, que tu (Mohammed) te tiens debout moins de deux tiers de la nuit, ou sa moitié, ou son tiers. De même qu'une partie de ceux qui sont avec toi... (Sourate al-Muzzamil, 20)

La tradition nous est parvenue que notre Prophète (PBSL) priait pour qu'Allah lui donne un bon caractère et une bonne conduite ; il est dit qu'il priait en ces termes :

Ô Allah ! Améliore ma constitution et mon caractère. Ô Allah ! Sauve-moi du mauvais caractère et de la mauvaise conduite." (*Ihya' Oouloum ed-Dine, Imam Ghazali*)

On ne doit pas oublier que, comme nous l'avons dit plus haut, le sommeil est comme la mort et si Allah le voulait, une personne pourrait ne plus jamais se réveiller. C'est pour cette raison que les dernières minutes avant de s'endormir peuvent être la dernière occasion qu'a l'individu pour demander pardon. Allah révèle ceci dans le Saint Coran :

**Allah reçoit les âmes au moment de leur mort ainsi que celles qui ne meurent pas au cours de leur sommeil. Il retient celles à qui Il a décrété la mort, tandis qu'Il renvoie les autres jusqu'à un terme fixé. Il y a certainement là des preuves pour des gens qui réfléchissent. (Sourate az-Zumar, 42)**

Un musulman qui vit selon les enseignements du Saint Coran connaît la valeur de cette opportunité qui lui est accordée -peut-être

sa dernière- avant de s'endormir. Il garde ceci en tête et se rapproche sincèrement d'Allah ; il demande pardon pour ses mauvaises actions, ainsi que l'aide d'Allah dans toute chose et Le prie en étant seul dans le calme de la nuit.



# **CHAPITRE 2**

## **L'ETAT D'ESPRIT D'UN MUSULMAN**

### **L'ATTITUDE ENVERS LA FAMILLE ET LES AMIS**

Un musulman remercie Allah lorsqu'il songe à la création de ses parents qui ont passé beaucoup de temps et de travail à veiller sur lui pendant des années et ce depuis qu'il a ouvert ses yeux sur ce monde. Une personne qui vit selon les enseignements du Saint Coran s'efforcera toujours d'être consciente qu'Allah a créé ses parents et leur a donné Sa miséricorde et Sa compassion et les a dotés d'amour pour leurs enfants. Allah a créé un lien d'amour entre les parents et les enfants qu'ils élèvent depuis la faible petite enfance jusqu'à ce qu'ils deviennent des adultes indépendants. Dans ce lien d'amour, les parents ne se lassent jamais du plaisir de nourrir leurs enfants et les voir grandir. Allah met l'accent sur l'importance de la famille dans la vie humaine :

**Nous avons commandé à l'homme [la bienfaisance envers] ses père et mère ; sa mère l'a porté (subissant pour lui) peine sur peine : son sevrage a lieu à deux ans. Sois reconnaissant envers Moi ainsi qu'envers tes parents. Vers Moi est la destination. (Sourate Luqman, 14)**

Notre Seigneur dit dans le Saint Coran que nous devrions bien nous comporter envers nos parents :

Dis : 'Venez, je vais réciter ce que votre Seigneur vous a interdit : ne Lui associez rien ; et soyez bienfaisants envers vos père et mère ... (Sourate al-Anam, 151)

Et Nous avons enjoint à l'homme de la bonté envers ses père et mère... (Sourate al-Ahqaf, 15)

Donc, d'après ces versets coraniques, un musulman montrera de l'égard pour ses parents et les traitera avec respect, il entretiendra pour eux un amour profond, les traitera agréablement et essayera de gagner leurs cœurs avec la gentillesse et des mots emplis de sagesse. Dans le Coran, Allah nous montre également comment nous devrions être sensibles vis-à-vis de nos parents :

Et ton Seigneur a décrété : 'N'adorez que Lui ; et (marquez) de la bonté envers les père et mère : si l'un d'eux ou tous deux doivent atteindre la vieillesse auprès de toi ; alors ne leur dis point 'Fi !' et ne les brusque pas, mais adresse-leur des paroles respectueuses. (Sourate al-Isra, 23)

Dans ce verset, Allah nous donne le degré de miséricorde à montrer à nos parents. Avec les termes : " ne leur dis point 'Fi !' et ne les brusque pas, mais adresse-leur des paroles respectueuses. ", Allah a interdit aux musulmans de commettre le moindre manque de respect ou de négligence envers eux. C'est pour cette raison que les musulmans agissent toujours avec attention, respect et tolérance envers leurs parents.



Ils feront tout leur possible pour qu'ils aient une vie agréable et feront en sorte qu'ils ne manquent de rien avec respect et attention. Ils garderont en tête les difficultés et les inquiétudes de l'âge avancé et feront n'importe quoi pour subvenir à tous leurs besoins avant même qu'ils le disent, avec une compréhension compatissante. Ils feront tout ce qui est en leur pouvoir pour être sûrs qu'ils mènent une vie agréable et qu'ils ne soient pas dans le besoin, que ce soit spirituellement ou matériellement. Et peu importe ce qui arrive, ils ne cesseront pas de les considérer avec un profond respect.

Il y a une autre situation que les musulmans peuvent rencontrer dans leurs relations avec leurs parents. Une personne ayant la foi peut avoir des parents qui ont choisi la voie de l'athéisme. Dans le cas d'une telle différence dans la foi, un musulman les invitera avec la même politesse et la même attitude respectueuse pour suivre le droit chemin. Les paroles d'Ibrahim (BSL) envers son père qui était idolâtre, nous montre le genre d'approche que nous devrions utiliser dans de pareilles circonstances :

**O mon père, il m'est venu de la science ce que tu n'as pas reçu ; suis-moi, donc, je te guiderai sur une voie droite.**

**O mon père, n'adore pas le Diable, car le Diable désobéit au Tout Miséricordieux.**

**O mon père, je crains qu'un châtiment venant du Tout Miséricordieux ne te touche et que tu ne deviennes un allié du Diable." (Sourate Maryam, 43-45)**

Ou encore, lorsque certains individus voient leurs parents vieillir et perdre leur force, ils leur tournent le dos alors qu'ils ont besoin d'aide et d'attention. Il n'est pas rare de voir une telle attitude, qui s'est répandue de nos jours. Nous rencontrons fréquemment de vieilles personnes, qui sont dans une très mauvaise situation matérielle et spirituelle, délaissées dans leurs maisons pour y vivre seules. Si nous pensons à cette situation, nous verrons que la raison de ce problème se situe dans le non-respect des enseignements du Saint Coran dans la vie.

Quelqu'un qui accepte le Coran en tant que guide, agit envers ses parents, les autres membres de la famille ainsi que tous ceux qui l'entourent, avec miséricorde et compassion. Il invitera ses parents, ses amis et ses autres connaissances à vivre selon les enseignements du Saint Coran, parce qu'Allah ordonne aux gens de foi à parler de l'Islam en commençant par les proches :

**Et avertis les gens qui te sont les plus proches. (Sourate as-Shuaraa, 214)**

Il y a toujours de la joie et du bonheur dans la famille qui vit selon les enseignements du Saint Coran comme cela est transcrit dans la Sunna du Prophète (pbsl). Les cris, les disputes et le manque de respect que nous pouvons constater chez certaines familles "désintégrées" aujourd'hui ne pourrait jamais arriver dans une communauté de musulmans. Au sein d'une telle communauté, chacun prend grand plaisir à être avec sa famille. Les enfants traitent leurs parents avec respect et amour de tout leur cœur. Les familles considèrent qu'Allah leur a confié les enfants et doivent veiller sur eux. Lorsque nous disons le mot "famille", les mots qui nous viennent à l'esprit sont : chaleur, amour, sécurité et soutien mutuel. Mais il est utile d'indiquer encore une fois que cet excellente façon d'être ne peut être atteinte qu'en vivant une foi islamique pleine et complète et en ayant de la crainte et de l'amour pour Allah.



## **COMPORTEMENT ENVERS LES BIENFAITS**

Des musulmans qui mettent de côté leurs visions habituelles et observent leur environnement comprendront que tout ce qu'ils perçoivent est un bienfait d'Allah. Ils comprendront que tout – que ce soit les yeux, les oreilles, le corps, toute la nourriture qu'ils mangent, l'air pur qu'ils respirent, les maisons, les biens matériels et les propriétés, les choses qu'ils possèdent et même les micro-organismes ainsi que les étoiles - ont été mis à leur service. Et ces bienfaits sont trop nombreux pour être comptés. Comme le dit notre Seigneur dans le verset suivant, il n'est même pas possible de classifier et de compter toutes ces bénédictions :

**Et si vous comptez les bienfaits d'Allah, vous ne saurez pas les dénombrer. Car Allah est pardonneur et miséricordieux. (Sourate al-Nahl, 18)**

Un musulman peut légitimement utiliser toutes les bénédictions qui lui sont données dans ce monde, il n'en sera jamais déçu et n'oubliera donc pas de vivre tout en pensant à Allah, à l'au-delà ou aux enseignements du Saint Coran. Peu importe ce qu'il possède que ce soit la prospérité, l'argent, le pouvoir etc...

Cela ne rendra le musulman ni décadent ni arrogant, en résumé, cela ne le mènera pas à l'abandon des enseignements du Saint Coran, car il est conscient que toutes ces choses sont des bienfaits d'Allah et que s'Il le veut, Il peut les reprendre. Le musulman est toujours conscient que les bénédictions de ce monde sont limitées et de courte durée, qu'elles sont des tests pour lui et qu'elles servent uniquement de réflexion sur les

réelles bénédictions du paradis.

Pour quelqu'un qui vit selon les enseignements du Saint Coran, les bienfaits de ce monde tels que les biens matériels, les possessions et la position sociale sont uniquement des moyens par lesquels on se rapproche d'Allah et on Le remercie. C'est pour cette raison que son but n'est jamais de posséder les bienfaits de ce bas-monde, dont il sait qu'il en jouira pendant un court instant seulement. Par exemple, l'une des bénédictions les plus courante qu'une personne puisse utiliser dans sa vie est une maison, mais la personne n'en bénéficie que pendant quelques décennies tout au plus. Lorsque sa vie dans ce monde arrive à sa fin, elle partira et laissera la maison qu'elle a aimée, appréciée et pour laquelle elle a travaillé très dur durant sa vie pour l'avoir. Il n'y a pas de doute que la mort marque la séparation définitive entre un individu et ses bienfaits terrestres.

Un musulman sait qu'Allah est le Véritable Possesseur des biens qu'il lui a donnés et qu'ils ne viennent que de Lui. Il fait tout ce qu'il peut pour remercier notre Seigneur Qui a créé ces bienfaits et a



montré son estime et sa gratitude. En retour de Ses innombrables bienfaits le musulman fera tous les efforts pour remercier par ce qu'il dit et ce qu'il fait, pour se rappeler les bienfaits d'Allah et en parler aux autres. Voici quelques versets pertinents :

Ton Seigneur t'accordera certes (Ses faveurs), et alors tu seras satisfait.

**Ne t'a-t-Il pas trouvé orphelin ? Alors Il t'a accueilli !**

**Ne t'a-t-Il pas trouvé égaré ? Alors Il t'a guidé**

**Ne t'a-t-Il pas trouvé pauvre ? Alors Il t'a enrichi**

**Quant à l'orphelin, donc, ne le maltraite pas**

**Quant au demandeur, ne le repousse pas**

**Et quant au bienfait de ton Seigneur, proclame-le. (Sourate ad-Duha, 5-11)**

**Quoi ! Vous vous étonnez qu'un rappel vous vienne de votre seigneur à travers un homme issu de vous, pour qu'il vous avertisse ? Et rappelez-vous quand Il vous a fait succéder au peuple de Noé, et qu'Il accrut votre corps en hauteur (et puissance). Eh bien, rappelez-vous les bienfaits d'Allah afin que vous réussissiez. (Sourate al-Araf, 69)**

Avant que certaines personnes remercient, elles attendent un bienfait particulier ou bien la solution à un grand problème. Mais si elles réfléchissaient un instant, elles verraient que chaque instant de la vie d'une personne est rempli de bienfaits. Continuellement, à chaque instant, d'innombrables bénédictions nous sont données que ce soit la vie, la santé, l'intelligence, la conscience, les cinq sens ou l'air que nous respirons. Et nous devrions remercier Allah séparément pour chacune de ces bénédictions. Les gens qui sont négligents dans leur souvenir envers Allah et des preuves de Sa création ne réalisent pas la valeur des bienfaits tant qu'ils les ont ; ils ne remercient pas et ne comprennent leurs valeurs que lorsqu'elles leur sont reprises.

Mais les musulmans qui réfléchissent à quel point ils sont impuissants et à quel point ils ont besoin de ces bénédictions, remercient donc toujours Allah. Les musulmans ne remercient pas Allah uniquement pour la richesse, les biens matériels et les possessions ; mais en sachant qu'Allah est le Possesseur et le Dirigeant de tout, ils Le remercient également pour la santé, la bonne apparence, le savoir, l'intelligence, pour leur amour de la foi et leur haine de l'athéisme, pour le fait qu'ils soient sur le droit chemin, pour le fait de côtoyer des musulmans purs, pour leur compréhension, leur perspicacité et leur perception, ainsi que pour leur force spirituelle et physique. Ils remercient immédiatement Allah lorsqu'ils voient quelque chose de beau ou lorsqu'ils gèrent bien leur travail, lorsqu'ils reçoivent quelque chose qu'ils souhaitaient, entendent une belle parole et assistent à des gestes d'amour et de respect, ainsi que d'autres bénédictions qui sont trop nombreuses à citer. Ils se rappellent de Lui comme étant le Compatissant et le Miséricordieux.



Si un musulman montre dans ses actes de gratitude que les bénédictions qu'il a reçues ne le rendront pas avide, arrogant ou hautain, Allah le comblera même avec plus de bienfaits ; ce qu'on retrouve dans ce verset :

**Et lorsque votre Seigneur proclama : "Si vous êtes reconnaissants, très certainement J'augmenterai [Mes bienfaits] pour vous. Mais si vous êtes ingrats, Mon châtiment sera terrible."**  
(Sourate Ibrahim, 07)

En même temps, toutes les bénédictions font partie de l'épreuve matérielle de l'être humain. C'est pour cette raison que les gens de foi, non seulement remercient mais utilisent également les bénédictions qui leur sont données autant que possible dans le bien ; ils ne veulent pas être chiches et amasser des richesses. Parce que collectionner et amasser la richesse est une caractéristique des gens de l'enfer. Notre Seigneur attire notre attention sur cela dans le Saint Coran :

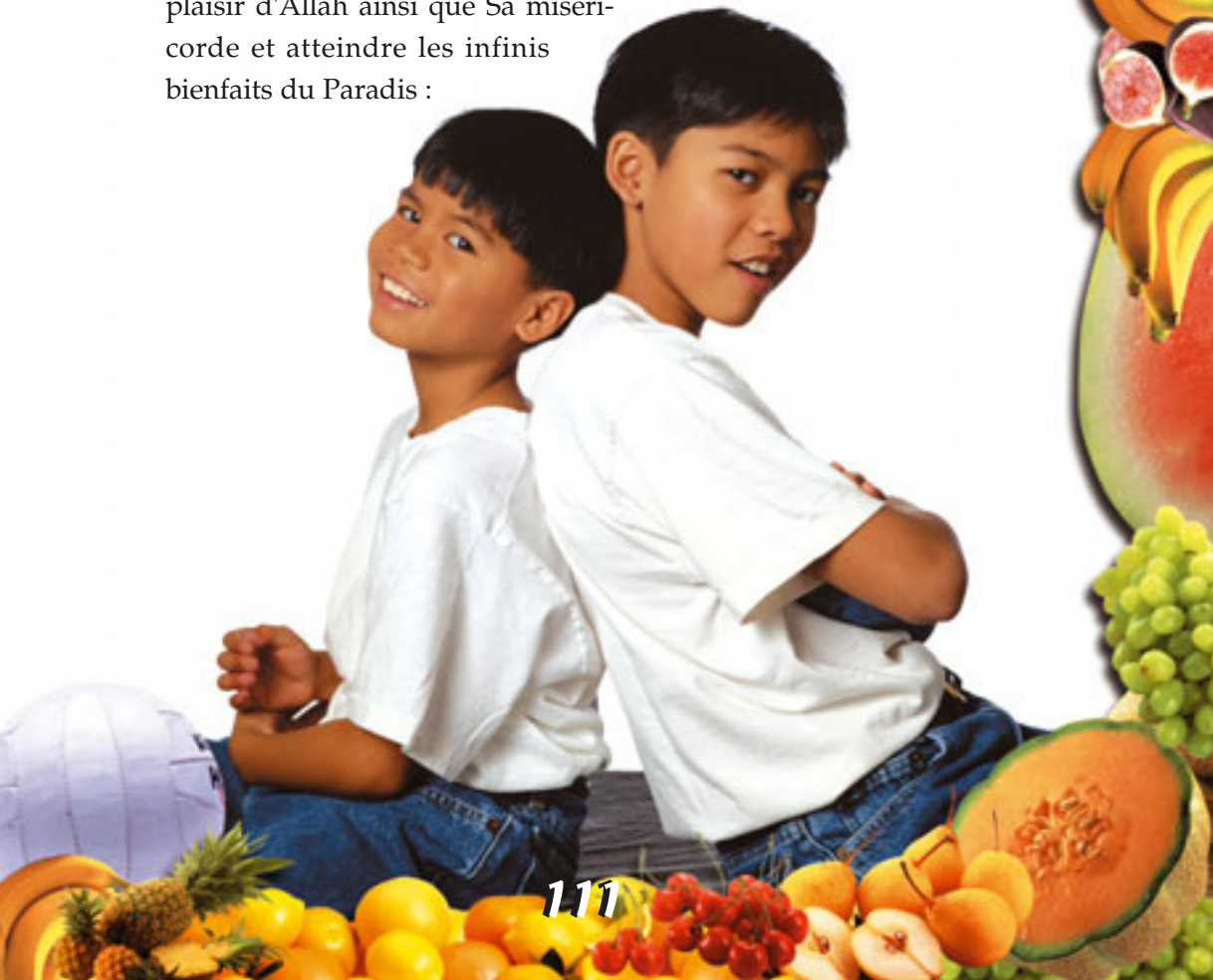
**Mais rien [ne le sauvera]. [L'enfer] est un brasier  
Arrachant brutalement la peau du crâne.  
Il appellera celui qui tournait le dos et s'en allait,  
Amassait et thésaurisait.  
Oui, l'homme a été créé instable [très inquiet] ;  
Quand le malheur le touche, il est abattu,  
Et quand le bonheur le touche, il est refuseur.**

(Sourate al-Maarij, 15-21)

En réponse à la question que les gens doivent se poser, Allah recommande que l'on donne de "**ce qui est plus grand que l'utilité...**" (Sourate al-Baqarah, 219). C'est une exigence des enseignements du

Saint Coran que les musulmans utilisent une partie de leur salaire en dehors de leurs propres besoins pour le bon travail comme Allah l'ordonne. Le minimum légal de cela est la Zakat obligatoire, qui est récoltée par le dirigeant ou le dirigeant de la communauté pour la distribuer aux pauvres et aux nécessiteux et d'autres qu'Allah cite dans le verset sur la Zakat. Donner plus n'est pas obligatoire mais hautement recommandé, dans ce cas il s'agit de la sadaqa.

Les remerciements que font à coup sûr les musulmans pour leurs bienfaits seront d'utiliser les bienfaits qu'Allah leur a donnés pour gagner Son approbation. Un musulman est responsable de l'utilisation de ce qui lui a été donné en agissant dans le bien tel qu'Allah l'a recommandé. En plus des moyens matériels qu'Allah lui a donnés, un musulman utilise son corps pour obtenir l'approbation d'Allah et travailler dans Son chemin (fissabillillah) et espérer gagner à la fois le plaisir d'Allah ainsi que Sa miséricorde et atteindre les infinis bienfaits du Paradis :



Certes, Allah a acheté des croyants, leurs personnes et leurs biens en échange du paradis...  
**(Sourate at-Tawbah, 111)**

Une communauté d'individus qui vit selon les enseignements du Saint Coran et de la Sunna de la Meilleure des Créatures (PBSL), par leur payement de la Zakat ainsi que par leurs actes volontaires de donner, ôteront la violence, la contestation, le vol et d'autres activités criminelles absurdes causées par la pauvreté, la famine, la misère et d'autres problèmes semblables. De cette manière et avec la volonté d'Allah, la paix de l'esprit et le bien-être atteindront leur plus haut niveau.

## **LE COMPORTEMENT ENVERS LA BEAUTE**

Parce que la richesse, la splendeur et la beauté sont des caractéristiques du paradis, leur imitation dans ce bas monde rappelle aux gens son existence. Ce qui augmente l'impatience et le désir du musulman de l'atteindre, mais les incroyants l'acceptent dans cette vie et ne montrent aucun intérêt pour l'au-delà.

Les rivières qui coulent sans cesse, les lieux d'immenses beaux paysages, les jardins aux couleurs éblouissantes, la beauté humaine, les compositions esthétiques et les étonnantes travaux artistiques, sont tous des bénédictions ainsi qu'une grâce d'Allah envers l'humanité. Dans chacune de ces bénédictions dans cette vie terrestre, il y a une indication sur la création d'Allah. Un musulman considérera toutes les beautés dans ce monde comme étant une réflexion d'un original, et comme étant un modèle ainsi qu'une annonce de bonnes nouvelles :

**Annonce à ceux qui croient et pratiquent de bonnes œuvres qu'ils auront pour demeures des jardins sous lesquels coulent les ruisseaux ; chaque fois qu'ils seront gratifiés d'un fruit des jardins, ils diront : 'C'est bien là ce qui nous avait été servi au-**



paravant'. Or c'est quelque chose de semblable (seulement dans la forme) ; ils auront là des épouses pures, et là ils demeureront éternellement." (Sourate al-Baqarah, 25)

Quelle que puisse être la ressemblance des bénédicitions de l'au-delà avec celles qu'on voit dans ce bas monde, elles sont bien supérieures dans leur réalité et sont éternelles. Allah a créé un Paradis parfait doté de nombreuses bénédicitions. Une personne qui possède les valeurs enseignées par le Saint Coran méditera sur la création et l'excellence du Paradis dans tout ce qu'elle voit. Lorsqu'elle regarde vers le ciel, elle pensera à "**un Jardin (paradis) large comme les cieux et la terre**" (Sourate Al-Imran, 133), lorsqu'elle voit de jolies maisons, elle pensera à "**Nous les installerons certes à l'étage dans le Paradis sous lequel coulent les ruisseaux**" (Sourate al-Ankabut, 58), lorsqu'elle voit des bijoux éblouissants, elle pensera aux ornements du Paradis "**parés de bracelets en or ainsi que de perles**" (Sourate Fatir, 33), lorsqu'elle voit des habits attrayants et élégants, elle pensera aux vêtements du Paradis faits de "**soie fine et de riche bro-**



**cart**" (Sourate al-Kahf, 31) ; lorsqu'elle goûte à une nourriture délicieuse et aux boissons, elle pensera aux " **ruisseaux d'une eau jamais malodorante, et des ruisseaux d'un lait au goût inaltérable, et des ruisseaux d'un vin délicieux à boire, ainsi que des ruisseaux d'un miel purifié**" (Sourate Muhammad, 15) du Paradis ; lorsqu'elle voit des jardins attirants, elle pensera au Paradis "**d'un vert sombre.**" (Sourate ar-Rahman, 64) ; lorsqu'elle voit de beaux meubles, elle pensera aux "**lits ornés [d'or et de pierreries]**" (Sourate al-Waqia, 15) du Paradis.

La raison de cette façon de réfléchir est que toutes les belles choses dans le monde sont pour un musulman la source d'un grand plaisir et une occasion de gratitude, qu'il en possède quelques-unes ou non. En même temps, elles sont une source importante de plaisir qui augmentera son impatience pour le Paradis et ses efforts pour l'atteindre.

Un musulman qui vit selon les enseignements du Saint Coran ne sera ni jaloux ni en colère lorsqu'il verra une personne plus riche ou plus attirante que lui. Par exemple, contrairement à de nom-



breuses personnes, il ne regrettera pas de ne pas avoir une belle maison parce que l'un des buts les plus fondamentaux dans la vie d'un musulman est d'atteindre, non pas la beauté éphémère mais la beauté éternelle ; sa véritable demeure est le paradis. Allah attire notre attention sur cela dans le Saint Coran :

**Leur Seigneur leur annonce de Sa part, miséricorde et agrément, et des Jardins où il y aura pour eux un délice permanent.**  
**(Sourate at-Tawbah, 21)**

Ceux qui évitent les enseignements du Saint Coran ignorent le fait que leur véritable demeure est le paradis et sont donc passionnément attachés aux plaisirs de ce bas monde. Leurs principaux buts sont : être une personne dont on ne parle qu'en bien, être respectable et important dans leur propre droit, augmenter leurs moyens matériels et vivre une belle vie. Durant toute leur vie, ils courent constamment derrière des valeurs terrestres éphémères, trompeuses et sans importance. Voir de belles choses qu'ils ne possèdent pas ne fait qu'augmenter leur jalousie, leur avidité et leur tristesse. Par exemple ils ne prennent aucun plaisir à être dans une belle maison qui ne leur appartient pas. Leurs esprits sont occupés par des questions comme : "Pourquoi ne

suis-je pas aussi riche ?" et "Pourquoi n'ai-je pas une belle maison comme celle-ci ?" Pour ces gens-là, les belles choses dans ce monde sont habituellement une source d'irritation parce qu'ils croient qu'ils doivent les posséder pour éprouver du plaisir.

Toutefois, ceux qui vivent selon les enseignements du Saint Coran savent comment apprécier les belles choses même s'ils ne les possèdent pas. Par exemple, une personne qui est consciente de sa foi peut, ne pas vivre dans un voisinage richissime, peut-être n'en avoir même pas vu, comme si cela était une partie de son test de la part d'Allah dans ce bas monde,. Mais elle réalise qu'il y a une raison bien précise pour sa situation. Un musulman sait qu'il n'a pas à aller dans ce genre d'endroits pour voir les beautés de la création d'Allah. Grâce sa perception spéciale et sa compréhension, un musulman remarquera les beautés incomparables d'Allah en chaque lieu et à chaque instant. La splendeur des étoiles la nuit et leur beauté incomparable ainsi que les couleurs et la conception d'une rose sont des exemples que tout le monde peut voir et apprécier chaque jour.

Comme nous l'avons dit plus haut, l'impatience que ressentent les musulmans pour le Paradis leur fait changer leur environnement par des endroits qui leur rappellent le Paradis. Le Paradis est certai-

nement un lieu de travail artistique plus grand que ce que l'on puisse imaginer, avec des vues parfaites que personne sur Terre ne peut concevoir.

Mais un musulman qui vit selon les enseignements du Saint Coran utili-

sera tous les moyens mis à sa disposition pour embellir son environnement. Nous apprenons du Coran que la cour de Salomon (PSL) était pavée de cristal (Sourate an-Naml, 44) et que sa maison était décorée avec de grands arcs et de grandes statues, d'énormes plateaux comme des réservoirs et des cuisines bien encastrés (Sourate Saba, 13). Dans le Saint Coran, Allah dit également que la famille d'Ibrahim (psl) avait un immense royaume "**Envient-ils aux gens ce qu'Allah leur a donné de par sa grâce ? Or, Nous avons donné à la famille d'Abraham le Livre et la Sagesse ; Nous leur avons donné un immense royaume.**" (Sourate an-Nisa, 54)

Grâce au rang élevé, et parfois grâce à de grandes possessions et au pouvoir qui leur ont été donnés, les Messagers d'Allah utilisaient toutes leurs bénédictions comme Allah le dictait et selon Sa volonté. C'est pour cette raison qu'ils sont loués dans le Coran. Les musulmans prennent tous les Prophètes comme exemples et prennent soin -comme les awliya (les amis intimes d'Allah) le font également- d'utiliser chaque bénédition qui leur parvient pour plaire à Allah.

### LA REACTION ENVERS DES EVENEMENTS NEGATIFS EN APPARENCE

Une personne peut rencontrer différentes difficultés au cours de la journée. Mais quelle que soit la difficulté, un musulman s'en remet aux mains d'Allah et pense que : " Allah nous teste dans tout nos actes et nos pensées dans cette vie terrestre. C'est un fait très important que nous ne devons jamais perdre de vue. Alors, lorsque nous rencontrons une difficulté dans tout ce que nous faisons, ou pensons que les choses ne vont pas très bien, nous ne devons jamais oublier que notre Seigneur a mis cette difficulté sur notre chemin pour tester notre réaction. "

Dans le Saint Coran, Allah dit que chaque difficulté que rencontre une personne vient de Lui :

**Dis : "Rien ne nous atteindra, en dehors de ce qu'Allah a prescrit pour nous. Il est notre Protecteur. C'est en Allah que les croyants doivent mettre leur confiance." (Sourate at-Tawbah, 51)**

Tout ce que nous expérimentons est ordonné par Allah et est bénéfique pour le musulman dans ce monde ainsi que dans le prochain ; cela est clair pour ceux qui observent avec foi. Par exemple, il y a plus de bienfait lorsqu'un musulman perd certaines possessions qu'il aime. En apparence, ceci paraît être une "malchance", mais elle peut être le moyen par lequel un musulman peut voir ses erreurs, augmenter son attention vis-à-vis d'Allah et réaliser qu'il doit prendre beaucoup plus de précautions dans certains domaines. Un autre côté bénéfique de ce genre de "malchance" est qu'elle nous rappelle que nous ne possédons rien, que le possesseur de toute chose est Allah.

Ceci est valable pour toute chose, grande ou petite, qui se produit au cours de la vie quotidienne. Par exemple, en résultat d'un malentendu ou de la négligence d'une personne, un paiement peut être mal fait ; un travail sur lequel quelqu'un a lutté



avec un ordinateur pendant des heures peut être perdu en un seul instant à cause d'une panne de courant, un jeune étudiant peut tomber malade et rater l'admission aux examens universitaires pour lesquels il a passé beaucoup de temps à leur préparation ; à cause de certaines transactions bureaucratiques, une personne peut passer des jours à attendre en faisant la queue ; des documents peuvent ne jamais être complétés, occasionnant ainsi un contretemps ; une personne qui a un engagement urgent quelque part peut rater son bus ou son avion... Voici quelques exemples d'événements qui peuvent se produire dans la vie de n'importe qui et qui semblent être des mésaventures difficiles.

Mais il y a beaucoup de bienfaits dans ces faits du point de vue d'un individu ayant la foi. Avant toute chose, un musulman garde à l'esprit qu'Allah teste sa conduite et son endurance, qu'il mourra et que c'est une perte de temps pour lui de s'attarder sur ces difficultés puisqu'il va rendre des comptes dans l'au-delà. Il sait que dans tout mal il y a un bienfait pour tout ce qui arrive. Il ne se décourage jamais mais prie pour qu'Allah facilite son travail et que tout marche bien. Et lorsque le soulagement arrive après la difficulté, il remercie Allah qu'Il ait accepté et répondu à son invocation.

Quelqu'un qui commence sa journée en ayant cela en tête perdra rarement espoir quoi qu'il arrive, et ne deviendra ni angoissé, ni crain-



tif ou désespéré, et s'il oublie à certains moments, il se souviendra encore une fois et se tournera vers Allah. Il sait qu'Allah a créé ces choses-là dans un but bon et bénéfique. Il ne pensera pas de cette manière uniquement lorsqu'une chose grave s'apprête à lui arriver, mais, comme nous l'avons dit plus haut, dans toute chose qui lui arrive dans la vie quotidienne, qu'elle soit grande ou petite.

Par exemple, penser à une personne qui ne progresse pas comme elle veut dans une entreprise importante ; à la dernière minute, juste au moment où elle s'apprête à la finir, elle rencontre un sérieux problème. Cette personne crierá de colère, s'angoisera, deviendra malheureuse et aura d'autres sortes de réactions négatives. Cependant, quelqu'un qui croit que dans un mal il y a toujours un bienfait, essayera de trouver ce qu'Allah lui montre par cet événement. Il peut penser qu'Allah attirait son attention sur un certain point afin qu'il prenne plus de précautions à cet effet. Il prendra toutes les précautions nécessaires et remerciera Allah d'avoir probablement évité un plus grand dommage par cette action.

S'il rate le bus pour aller quelque part, il pensera qu'en étant en retard ou en ayant manqué ce bus, il a pu éviter un accident ou un autre désastre. Ce sont seulement quelques exemples. Il pensera qu'il pourrait y avoir d'autres raisons cachées comme celles-ci. Ces exemples peuvent être multipliés plusieurs fois dans la journée

d'une personne. Mais ce qui importe, c'est ce qui suit : les plans d'une personne peuvent ne pas toujours finir de la manière qu'elle le souhaite. Elle peut se trouver dans un environnement complètement différent de celui qu'elle avait planifié, mais c'est bénéfique pour quelqu'un qui place sa confiance en Allah et essaye ainsi de trouver un but divin pour tout ce qui lui arrive. Dans le Saint Coran, Allah révèle ce qui suit :

**Or, il se peut que vous ayez de l'aversion pour une chose alors qu'elle vous est un bien. Et il se peut que vous aimiez une chose alors qu'elle vous est mauvaise. C'est Allah Qui sait, alors que vous ne savez pas. (Sourate al-Baqarah, 216)**

Comme le dit Allah, nous ne savons pas ce qui nous est bénéfique ou nuisible ; mais seul Allah le sait. Une personne doit se faire des amis et se soumettre à Allah, le Plus Miséricordieux et le Compatissant.

Dans cette vie terrestre, une personne peut perdre tout ce qu'elle possède en un instant. Elle peut perdre sa maison lors d'un incendie, ses investissements dans une crise économique ou des possessions de valeurs à cause d'un accident. Allah dit dans le Saint Coran que les gens subiront ce genre d'épreuve :

**Très certainement, Nous vous éprouverons par un peu de peur, de faim et de diminution de biens, de personnes et de fruits. Et fais la bonne annonce aux endurants. (Sourate al-Baqarah, 155)**



Allah dit que les gens subiront des tests variés et qu'ils recevront une bonne récompense pour leur endurance dans les circonstances difficiles. Par exemple, une personne perd une chose qu'elle possède et ne peut pas la retrouver ; l'endurance qu'Allah décrit dans le Coran c'est lorsqu'une personne se remet complètement à Allah et se soumet à Sa volonté dès le moment où elle apprend que ses possessions, qu'elles soient grandes ou petites, ont été perdues. Elle ne perd pas de vue le fait qu'Allah a tout fait et ne laisse pas son attitude ou son comportement devenir déséquilibrés.

Une personne peut souffrir d'encore plus de pertes au cours de la journée. Par exemple, si quelqu'un perd une source de revenu sur laquelle il a passé la grande majorité de la journée afin de subvenir à ses besoins, cette perte est grave pour quelqu'un qui croit que son avenir en dépend. De nombreuses personnes ont été élevées depuis leur enfance avec l'idée d'obtenir un bon travail. Elles passent chaque instant de leur vie à vouloir un meilleur emploi ou un avancement ou une promotion dans le travail qu'elles ont. Alors, si elles perdent leur emploi, leurs journées seront pleines de dépression et d'angoisse et leurs vies sont, comme elles le disent, bouleversées.

D'un autre côté, un musulman sait que c'est Allah Qui lui donne sa subsistance et que ses sources de revenus sont uniquement pour cet objectif. Autrement dit, pour un musulman, les bénédictions qu'Allah lui a données ne sont qu'un moyen. C'est pour cette raison que si une personne ayant la foi perd sa source de revenu, elle acceptera ce fait avec endurance, patience et soumission. Dans de pareilles circonstances, elle sera endurante, priera et se remettra à Allah. Elle n'oublie jamais qu'Allah lui donne sa subsistance quotidienne et qu'Il peut la reprendre à n'importe quel instant quand Il veut.

Une personne qui prend pour guide les principes du Saint Coran, contrôlera immédiatement ses pensées et ses actions si elle perd une source de revenu, souffre de malheur, ne peut pas étudier

à l'école de son choix ou dans des circonstances similaires. Elle réfléchira si oui ou non son comportement plaît à Allah et les pensées suivantes peuvent lui traverser l'esprit :

- Ai-je assez remercié pour les biens matériels, les propriétés et les possessions que j'ai perdus ?

- Ai-je été avare ou ingrat pour les bénédictions qui m'ont été données ?

- Ai-je oublié Allah et l'Au-delà en étant trop attaché à mes biens matériels et possessions ?

- Etais-je hautain ou arrogant à cause de mes possessions et me suis-je éloigné du chemin d'Allah et des enseignements du Coran ?

- Ai-je essayé de gagner l'admiration des autres au lieu de rechercher l'approbation d'Allah, ou bien ai-je cherché à satisfaire mes propres souhaits et désirs ?

Un musulman répondra honnêtement et sincèrement à ces questions. Selon ces réponses, il essayera de corriger le comportement qui ne plaît pas à Allah et prierà pour Son aide. Il approchera Allah en toute sincérité. Il se réfugiera auprès de Lui de toutes les mauvaises choses qu'il a faites par négligence ou pour sa mauvaise conduite. Dans le Saint Coran, Allah décrit la manière avec laquelle les musulmans l'invoquent :

**... Seigneur, ne nous châtie pas s'il nous arrive d'oublier ou de commettre une erreur. Seigneur ! Ne nous charge pas d'un fardeau lourd comme Tu as chargé ceux qui vécurent avant**



nous. Seigneur ! Ne nous impose pas ce que nous ne pouvons supporter, efface nos fautes, pardonne-nous et fais nous miséricorde. Tu es notre Maître... (Sourate al-Baqarah, 286)

En étant testée, une personne peut souffrir de plusieurs pertes l'une après l'autre. Mais une personne avec une foi profonde sait qu'il y a une raison à cela. L'une des raisons les plus importantes est l'entraînement spirituel qui arrive avec difficulté :

**Alors Il vous infligea angoisse sur angoisse, afin que n'ayez pas de chagrin pour ce qui vous a échappé ni pour les revers que vous avez subis. Et Allah est parfaitement connaisseur de ce que vous faites.** (Sourate al-Imran, 153)

**Nul malheur n'atteint la terre ni vos personnes, qui ne soit enregistré dans un Livre avant que Nous l'ayons créé ; et cela est certes facile à Allah. Afin que vous ne vous tourmentiez pas au sujet de ce qui vous a échappé, ni n'exultiez pour ce qu'Il vous a donné. Et Allah n'aime point tout présomptueux plein de gloriole.** (Sourate al-Hadid, 22-23)

Pour un musulman, les situations difficiles qui arrivent l'une après l'autre durant la journée sont des moyens pour lui de se rappeler qu'il est testé pour être plus proche d'Allah, pour mûrir et pour embrasser les enseignements du Saint Coran. Il est conscient qu'Allah l'exerce de cette manière pour les infinies bénédictions de la vie à venir.

## **LE COMPORTEMENT LORS DE LA MALADIE**

Une personne consciente de sa foi sera endurante, patiente et s'en remettra à Allah chaque fois qu'elle tombera malade, parce qu'elle réalise que sa maladie est un test d'Allah. Elle réalise que les épreuves et les afflictions sont des tests d'Allah tout comme le sont le bien-être, la prospérité et la facilité, et en fait, ces dernières sont des tests plus sérieux et plus difficiles. C'est pour cette raison que peu importe son bien être, il sera endurant et continuera à prier Allah en toute sincérité. Il sait que c'est Allah Qui a créé la maladie et donc, c'est également Allah Qui apportera la guérison. Dans le Saint Coran, Allah loue l'endurance d'un musulman lors d'une maladie et la cite parmi les qualités de " véritable dévouement " :

**Mais la bonté pieuse est de croire en Allah, au Jour dernier, aux Anges, au Livre et aux Prophètes, de donner de son bien, quelqu'amour qu'on en ait, aux proches, aux orphelins, aux nécessiteux, aux voyageurs indigents et à ceux qui demandent l'aide et pour délier les jougs, d'accomplir la salat et d'acquitter la zakat. Et ceux qui remplissent leurs engagements lorsqu'ils se sont engagés, ceux qui sont endurants dans la misère, la maladie et quand les combats font rage, les voilà les véridiques et les vrais pieux ! " (Sourate al-Baqarah, 177)**

En étant endurant, le musulman prendra également le traitement requis pour se sentir mieux. Il ne sera ni émotif ni puéril pour attirer l'attention de ceux qui l'entourent. Il prendra consciencieusement le traitement et les médicaments recommandés pour sa maladie. Ce comportement sera en fait comme une invocation à Allah. En même temps, et comme résultat de la vie menée selon les enseignements du Coran, il prie constamment qu'Allah l'aidera et le guérira. Dans le Saint Coran, Allah donne en exemple l'attitude exemplaire du Prophète Ayoub (psl) :

**Et Job, quand il implora son Seigneur : 'Le mal m'a touché. Mais Toi, Tu es le plus Miséricordieux des miséricordieux ! (Sourate al-Anbiya, 83)**

Nous devons dire que tous les médicaments pris sont un moyen de guérison. Si Allah le veut, Il fera du traitement un moyen de guérison. C'est Allah Qui crée le moyen médicinal utilisé dans le traitement - les micro-organismes, les matières végétales et animales - utilisé dans la composition des médicaments. Bref, c'est uniquement Allah Qui procure la guérison. Dans le Coran, Allah attire notre attention sur ce fait par les paroles du Prophète Ibrahim (psl) : " **Et quand je suis malade, c'est Lui qui me guérit.**" (Sourate as-Shuara, 80)

Toutefois, les athées se rebellent immédiatement lorsqu'ils tombent malades. Ils se comportent d'une façon vraiment contraire à la réalité du décret lorsqu'ils disent : "Pourquoi une telle chose m'est-elle arrivée ?" Une personne qui pense de cette façon ne pourrait vraisemblablement jamais se mettre entre les mains d'Allah lors d'une maladie ou la considérer comme étant une chose bénéfique.

Cependant, les musulmans pensent à la raison de leur maladie et la considère comme une bonne opportunité pour se rapprocher d'Allah. Encore une fois, ils comprennent que la santé est un très grand bienfait et à quel point les êtres humains sont impuissants. Même une simple maladie ordinaire, comme la grippe, peut clouer un individu au lit. Dans cette situation, peu importe notre pouvoir, notre respectabilité ou notre richesse, nous sommes impuissants et devons nous reposer et prendre nos médicaments. Dans ces circonstances-là,



nous nous rappelons combien nous avons besoin d'Allah et notre maladie est le moyen pour nous de nous rappeler du nom d'Allah et de nous rapprocher de Lui. Et pour le musulman, toute maladie est un avertissement que le monde est transitoire et que la mort et le monde prochain sont à portée de main.

## **LE COMPORTEMENT AFFICHE DANS LES MOMENTS DEFAVORABLES ET ANGOISSANTS**

De temps en temps, une personne peut se retrouver dans des situations de mal être comme par exemple en se trouvant au coin d'une rue entassée d'ordures, dans une cuisine à l'odeur infecte, ou dans des endroits étroits, sombres et humides. Pour un musulman, même les endroits sales et affligeants ont un but pour leur création. Ce genre de lieux dont l'immondice dépasse l'existence dans ce monde rappelle au musulman l'enfer et sa misère. Dans le Saint Coran, Allah révèle que le Feu est le lieu d'obscurité, de saletés et d'immondices :

**Quel mauvais gîte et lieu de séjour ! (Sourate al-Furqane, 66)**

**Et les gens de la gauche ; que sont les gens de la gauche ?**

**Ils seront au milieu d'un souffle brûlant et d'une eau bouillante, A l'ombre d'une fumée noire. Ni fraîche, ni douce. (Sourate al-Waqia, 41-44)**

**Et quand on les y aura jetés, dans un étroit réduit, les mains liées derrière le cou, ils souhaiteront alors leur destruction complète. Aujourd'hui, ne souhaitez pas la destruction une seule fois, mais souhaitez-en plusieurs. (Sourate al-Furqane, 13-14)**

Une personne qui se souvient de ces versets priera immédiatement que le Seigneur la délivre des douleurs de l'enfer et demandera pardon pour les mauvaises choses qu'elle a faites.

Selon la description d'Allah dans le Saint Coran, l'enfer est un endroit à l'odeur insoutenable, bruyant, étroit, obscur, couvert de suie, humide et enfumé. Il y a même encore plus de zones dangereuses et une chaleur torride qui pénètre les cellules. L'enfer a la nourriture et la boisson les plus dégoûtantes. Les vêtements sont faits de feu et toutes ses douleurs sont ininterrompues. L'enfer est le lieu où la peau est brûlée, et d'où les gens supplient pour être délivrés et où ils veulent carrément mourir pour éviter la souffrance, bien qu'ils soient déjà morts et ne peuvent mourir une seconde fois. Sous certains aspects, l'enfer peut être comparé au monde tel qu'il est dépeint dans les films après une guerre nucléaire. Cependant, l'obscurité décrite dans ces films ne peut être comparée à l'extrême immondice et à l'environnement désolant de l'enfer. C'est une simple comparaison et l'enfer est bien plus mau-



vais et plus terrible que le lieu le plus mauvais que nous pouvons imaginer dans ce monde.

Les endroits de ce bas monde qui sont étroits, sales et chauds sont très pénibles pour l'esprit humain. En enfer, cette atmosphère claustrophobe est pire encore. Ceux dans ce monde qui ont développé des méthodes de protection contre la chaleur seront impuissants en enfer. C'est plus chaud que le désert le plus chaud, plus déprimant et sale que la cellule la plus sombre et la plus humide. Comme l'indique notre Seigneur dans le Coran, la chaleur pénètre dans la plus petite cellule humaine. Pour les malfaiteurs, il n'y a aucune protection ni délivrance de la chaleur fulgurante. En plus de tout cela, en enfer, les sens sont beaucoup plus forts qu'ils l'étaient dans ce monde, où la plupart des douleurs diminuent après un moment, les blessures guérissent et même les cicatrices d'une brûlure grave et douloureuse guérissent avec le temps. Une personne ressent les tourments de l'enfer continuellement et très douloureusement et cette douleur ne finit jamais, à moins qu'Allah le veuille.

Dans les exemples suivants, nous pouvons montrer une autre réflexion possible sur des endroits sales et négligés : un endroit peut être sale à cause de l'oubli ou de la négligence. Toutefois, dès que le musulman voit cet immondice, il réalise combien Allah est miséricordieux envers lui et combien il a agi d'une mauvaise manière; il reconnaît qu'Allah lui a donné un lieu idéal où vivre et qu'il en est un hôte. C'est pour cela, qu'il réalise qu'il doit protéger méticuleusement toutes les bénédictions qui lui sont données et remercier Allah par le travail qu'il accomplit. Sinon, il agirait d'une façon qu'Allah n'approuve pas. Un musulman qui est conscient de cela comprendra immédiatement où il a mal agi et se tournera vers Allah ; il fera le nettoyage qui doit être fait, compensera ses erreurs et ne tombera pas dans la même erreur une autre fois.



# **CHAPITRE 3**

## **LES TRAITS DE CARACTERE SUPERIEURS D'UN MUSULMAN**

### **LA VIGILANCE CONTRE LES RUSES DE SATAN**

Comme le dit Allah dans le Saint Coran, Satan essaye toujours de faire dévier les gens du droit chemin et de les éloigner des enseignements du Coran et de la religion d'Allah. Satan continue son travail 24 heures sur 24 ; sans faire aucune distinction entre les riches et pauvres, les jeunes et les vieux, les beaux et les non-atravants, et il dépense beaucoup d'efforts en essayant de tromper tout le monde. Il ressent de l'amertume envers tout le monde sans exception.

Satan était plein de rancœur lors de la création du premier être humain. Après qu'Allah eut créé Adam, Il ordonna à satan de se prosterner devant lui, mais Satan qui était très fier et jaloux, désobéit à Allah et refusa de se prosterner. En résultat de sa rébellion et de son insolence, il fut sorti de la présence d'Allah. Notre Seigneur nous en parle ainsi dans le Coran :

**Nous vous avons créés, puis Nous vous avons donné une forme, ensuite Nous avons dit aux Anges : 'Prosternez-vous devant Adam' Ils se prosternèrent, à l'exception d'Iblis qui ne fut point de ceux qui se prosternèrent.**

[Allah] dit : 'Qu'est-ce qui t'empêche de te prosterner quand Je te l'ai commandé ?' Il répondit : 'Je suis meilleur que lui ; Tu m'a créé de feu, alors que Tu l'a créé d'argile.'

[Allah] dit : 'Descends d'ici, tu n'as pas à t'enfler d'orgueil ici. Sors, te voilà parmi les méprisés'. (Sourate al-Araf, 11-13)

Allah nous dit dans le Saint Coran que Satan reprochait aux êtres humains sa déchéance et demanda à Allah de lui accorder une période -qui finira le Jour du Jugement Dernier- dans lequel il commencerait son travail de détournement de l'homme du droit chemin.

**Accorde-moi un délai, dit (Satan) jusqu'au jour où ils seront ressuscités.'**

**Allah dit : 'Tu es de ceux à qui délai est accordé'**

**'Puisque Tu m'a mis en erreur, dit (Satan), je m'assoirai pour eux sur ton droit chemin,**

**Puis je les assaillirai de devant, de derrière, de leur droite et de leur gauche. Et pour la plupart, Tu ne les trouveras pas reconnaissants.'**

**'Sors de là' dit Allah, banni et rejeté. Quiconque te suit parmi eux... de vous tous, J'emplirai l'Enfer. (Sourate al-Araf, 14-18)**

La cible de Satan est l'humanité toute entière en commençant par les musulmans qui embrassent fortement la religion d'Allah. Son désir est d'attirer le plus de gens possibles à ses côtés en enfer. Il essaye d'empêcher les gens d'adorer Allah sincèrement du fond de leur cœur, de les éloigner de Sa religion et du Saint Coran, et par conséquent, de les attirer vers un châtiment infini.

Ceux qui ont la foi sont conscients que leur plus grand ennemi, Satan, travaille tout le temps ; lorsqu'ils essayent d'obéir aux ordres d'Allah du mieux qu'ils peuvent, ils sont toujours prudents quant aux jeux de Satan et à ses ruses. Ils se rendent compte de l'appréhension et des craintes infondées qu'il occasionne et son in-

citation à agir contre les enseignements du Coran ou de les mettre de côté et les oublier et ainsi de s'éloigner du chemin d'Allah. Un exemple des insinuations que met Satan dans l'esprit de l'homme se trouve dans le verset suivant :

**Le Diable vous fait craindre l'indigence et vous recommande des actions honteuses ; tandis qu'Allah vous promet pardon et faveur venant de Lui. La grâce d'Allah est immense et Il est omniscient. (Sourate al-Baqarah, 268)**

Comme le dit ce verset, satan essaye d'avoir une personne qui a perdu son travail pour lui faire oublier qu'Allah donne la subsistance à tous les êtres humains, et fait en sorte qu'elle ait peur de ne pas être capable de trouver de l'argent et aura donc faim. En inspirant ce genre de crainte et en insufflant d'autres genres d'insinuations, il essaye d'attirer les gens de son côté. Dans le Saint

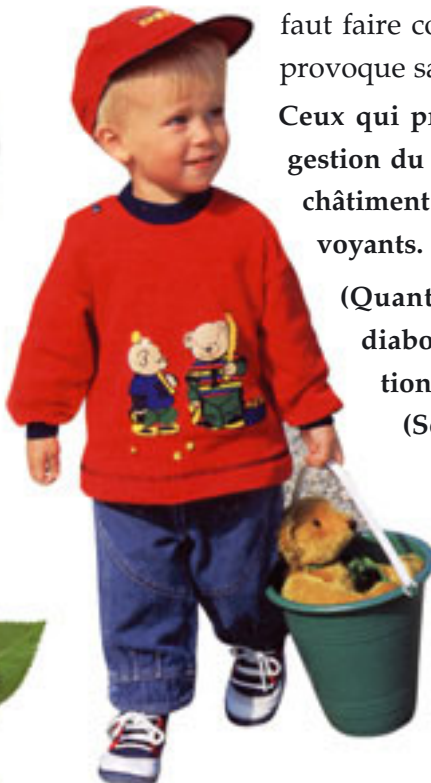
Coran, Allah montre aux êtres humains ce qu'il faut faire contre les mauvaises impulsions que provoque satan en nous.

**Ceux qui pratiquent la piété, lorsqu'une suggestion du diable les touche se rappellent [du châtiment d'Allah] : et les voilà devenus clairvoyants.**

**(Quant aux méchants), leurs partenaires diaboliques les enfoncent dans l'aberration, puis ils ne cessent (de s'enfoncer).**

**(Sourate al-Araf, 200-201)**

La chose la plus importante qu'une personne puisse faire pour se protéger contre les ruses de Satan est de se réfugier auprès d'Allah. Elle ne doit pas oublier



que Satan est également sous le contrôle d'Allah et qu'il n'a pas le pouvoir de faire quoi que ce soit à moins qu'Allah le veuille. Dans le Coran, Allah nous ordonne de dire cette prière afin de se réfugier auprès de Lui contre Satan :

**Dis : 'je cherche protection auprès du Seigneur des hommes.**

**Le Souverain des hommes.**

**Dieu des hommes.**

**Contre le mal du mauvais conseiller, furtif,**

**Qui souffle le mal dans les poitrines des hommes,**

**Qu'il (le conseiller) soit un djinn, ou un être humain. "**

**(Sourate an-Nas, 1-6)**

Une personne qui possède les qualités enseignées par le Saint Coran se réfugiera toujours auprès d'Allah contre Satan et saura la différence entre les insinuations de Satan qui traversent son esprit, comme si c'étaient les siennes, et entre les pensées conformes au Coran. Elle sera vigilante à tout moment et ne prêtera pas attention à ce qu'insuffle Satan. Elle ne le laissera pas interférer dans ce qu'elle dit ou fait. Par exemple, qu'elle soit occupée par son travail ou seule, ou en train de parler avec quelqu'un d'autre, lorsque quelque chose ou une difficulté lui arrive, elle agit toujours avec la conscience que Satan l'attend en embuscade, tentant de la faire parler et d'agir d'une manière déplaisante à Allah. Que ce soit dans cette situation ou dans d'autres encore, elle parlera et agira d'une manière conforme au Coran. De cette façon, le musulman ne



tombera pas sous l'influence des ruses de Satan. Notre Seigneur nous en parle également dans le Saint Coran :

**Il n'a aucun pouvoir sur ceux qui croient et qui placent leur confiance en leur Seigneur. Il n'a de pouvoir que sur ceux qui le prennent pour allié et qui deviennent associateurs à cause de lui. (Sourate al-Nahl, 99-100)**

## **LA COMPREHENSION, LA TOLERANCE ET LE PARDON**

D'après l'ordre d'Allah : "Agissez avec bonté envers vos père et mère, les proches, les orphelins, les pauvres, le proche voisin, le voisin lointain, le collègue et le voyageur, et les esclaves en votre possession." (Sourate an-Nisa, 36), les musulmans se comportent bien envers ceux qui les entourent. Ils ne se querellent jamais, ne sont jamais opposés ni négatifs, mais agissent positivement et correctement avec les gens. Parce qu'ils vivent en accord selon les enseignements du Coran, ils affichent un caractère qui est conciliant et ouvert à la communication. Ils savent que la colère, les querelles et les argumentations de ceux qui vivent sans religion n'ont pas de place dans la manière enseignée par le Saint Coran. C'est pour cette raison qu'ils sont pardonneurs, tolérants et essayent de voir le bien chez les autres. Dans le Coran, Allah attire notre attention sur cela comme étant l'expression d'un caractère supérieur :

**Et celui qui endure et pardonne, cela en vérité, fait partie des bonnes dispositions et de la résolution dans les affaires.**  
**(Sourate Achoura, 43)**

Allah nous ordonne d'être compréhensifs, tolérants et pardonneurs envers les autres. Il ordonne cela dans le verset suivant :

**Et quand les détenteurs de richesse et d'aisance parmi vous, ne jurent pas de ne plus faire des dons aux proches, aux pauvres, et**

à ceux qui émigrent dans le sentier d'Allah. Qu'ils pardonnent et absolvent. N'aimez-vous pas qu'Allah vous pardonne ? Et Allah est pardonneur, miséricordieux !  
**(Sourate an-Nour, 22)**

C'est pour cette raison qu'un musulman fait attention à traiter tout autre croyant avec qui il a affaire dans sa vie quotidienne avec compréhension et tolérance. Par exemple, il sera compréhensif envers un croyant qui fait du bruit et le réveille le matin. Il sait qu'il agit uniquement par la volonté d'Allah ; Allah voulait qu'il se réveille à ce moment-là et la personne qui faisait du bruit était Son instrument. C'est une façon possible de voir les choses. Cependant, ce serait une occasion pour certaines personnes de devenir irritées et querelleuses. Un musulman fait attention à se comporter poliment avec les autres musulmans qui lui font du mal accidentellement. Peu importe la gravité de la situation, il ne se met pas en colère, ne perd pas son calme ou n'énerve pas ceux qui l'entourent. Il espère le même genre de compréhension des autres lorsqu'il fait lui-même une erreur. Comme nous l'avions dit plus tôt, il espère



qu'Allah dans Son infinie miséricorde lui pardonnera ses mauvaises actions. S'il ne tente pas d'illustre dans son propre comportement, l'attribut d'Allah qui est " Le Magnanimité " il sait que cette attitude le mènera à agir contrairement aux enseignements du Coran.

Une personne qui vit en accord selon les enseignements du Coran aura un bon caractère. Grâce à la maturité qu'elle montre au cours de la journée, à la maison, à l'école ou au travail, cette personne évite toute tension ou angoisse qui pourrait en découler. De plus, le comportement d'un musulman sera un exemple pour les autres. La chose la plus importante est que ce comportement soit celui qui est loué dans le Saint Coran et qu'il agisse d'une façon qui plait à Allah.

L'Imam El Ghazali qui avait recueilli des informations d'érudits, écrivit ceci sur le comportement exemplaire de notre Prophète (pbsl) envers ceux qui l'entouraient :

... Il était le premier à saluer une personne qu'il rencontrait. Il ne s'asseyait ni se levait sans invoquer Allah...

... Il appelait ses compagnons par leurs surnoms honorifiques pour les honorer et en donnait à ceux qui n'en avaient pas...

Il était très affectueux et gentil avec les gens. (*Imam El Ghazali, Ihya' ouloum eddine*)

Ce que nous devons sûrement imiter c'est le noble caractère de notre Prophète (PBSL). Ceux qui adoptent les valeurs du Saint Coran et suivent la Sunna de notre Prophète (PBSL), peuvent espérer de vivre une belle vie dans ce monde par la volonté d'Allah et recevoir une grande bénédiction de Sa part dans l'Au-delà.

En effet, vous avez dans le Messager d'Allah un excellent modèle [à suivre], pour quiconque espère en Allah et au Jour dernier et invoque Allah fréquemment.

(Sourate al-Ahzab, 21)



## **L'ENDURANCE**

Dans presque toutes les sociétés, il y a des gens qui ne sont pas croyants, mais qui vivent plus ou moins selon les valeurs qu'Allah a décrites dans le Saint Coran. Lorsque c'est nécessaire, ils peuvent se comporter gentiment, avec amabilité et abnégation (sacrifice de soi), compassion et justice. Mais peu importe combien ces gens-là déclarent avoir de bonnes qualités morales, ils auront certainement leurs moments où ils ne maintiendront pas fermement ce comportement. Par exemple, quelqu'un qui doit passer un examen important peut ne pas se réveiller à temps le matin parce que son réveil est cassé. Lorsqu'il se réveille, il se précipite à l'école et se retrouve pris dans les embouteillages. Il veut téléphoner à l'école pour leur faire savoir qu'il sera en retard mais toutes les lignes sont occupées. Si son ami assis à ses côtés lui pose une question à ce sujet, il peut répondre avec une voix maussade, ou simplement le regarder d'un air fâché sans répondre. Cette personne se croit serviable et compréhensive, mais dans une situation pareille, nous pourrions dire que sa patience lui a fait défaut et elle se comporte d'une façon peu obligeante.

Un musulman est déterminé à agir selon les valeurs du Saint Coran dans sa manière de vivre, quelle que soit la situation ou la circonstance. Il est patient avec les autres qui disent et font des choses qui sont mauvaises ou déplaisantes.

Par exemple, quelqu'un le bouscule pour monter en premier dans le bus. Un ami en colère pourrait dire des choses dures sur lui. Un conducteur imprudent pourrait le couvrir de boue de la tête aux pieds quand il marche dans la rue. Les exemples possibles pourraient se multiplier. Mais une personne qui a épousé les enseignements du Saint Coran réalisera que toutes ces choses sont créées de cette façon dans sa destinée et ne se comportera jamais d'une manière inconvenante, irritante ou maussade. Bien sûr, il prendra toutes les précautions contre une chose pareille qui se reproduit, et fera tout ce qu'il peut pour éviter ce qui provoque l'énervement. D'après les valeurs enseignées par le Saint Coran, même dans le cas où une chose qui lui est nuisible arriverait, une personne doit être patiente avec les autres et si possible rendre le mauvais comportement à son encontre, par un meilleur. Dans le Coran, Allah attire notre attention sur le fait que les musulmans peuvent repousser gentiment les mauvaises actions grâce à leur patience :

**La bonne action et la mauvaise ne sont pas pareilles. Repousse (le mal) par ce qui est meilleur ; et voilà que celui avec qui tu avais une animosité devient tel un ami chaleureux.**

**Mais (ce privilège) n'est donné qu'à ceux qui endurent et il n'est donné qu'au possesseur d'une grâce infinie.  
(Sourate Fussilat, 34-35)**



## **LES BONNES PAROLES**

Certaines personnes, même si leur conscience leur dit de parler à quelqu'un qui leur a fait du mal ou de parler poliment à quelqu'un qui leur a parlé rudement, préfèrent ne pas le faire et répondre à l'insulte par une autre plus grande. Cette manière pervertie de penser, de parler avec mauvaise humeur, de ridiculiser l'autre avec des mots arrogants et insultants et de répondre avec insolence et irrespect, est en fait un signe de supériorité.

Bien sûr, ces idées sont complètement contraires au Coran dans lequel Allah nous donne les exemples suivants sur le fait que le langage poli est non seulement béni mais aussi comment il procure toujours le bienfait aux êtres humains :

**N'as-tu pas vu comment Allah propose en parabole une bonne parole pareille à un bel arbre dont la racine est ferme et la ramure s'élançant dans le ciel ?**

**Il donne à tout instant ses fruits, par la grâce de son Seigneur. Allah propose Ses paraboles à l'intention des gens afin qu'ils s'exhortent.**

**Et une mauvaise parole est pareille à un mauvais arbre, déraciné de la surface de la terre et qui n'a point de stabilité.**



Allah affermit les croyants par une parole ferme, dans la vie présente et dans l'Au-delà. Tandis qu'Il égare les injustes. Et Allah fait ce qu'Il veut. (Sourate Ibrahim, 24-27)

Comme nous le voyons dans ce verset, une personne qui dit des mots édifiants et vit selon eux, trouvera une grande beauté et des bienfaits incomparables dans ce monde ainsi que dans le prochain. D'un autre côté, une personne qui ne parle pas de manière édifiante et vit selon eux, marche sur une route sombre qui finira en enfer.

Un musulman parle bien et sagement à tous ceux qu'il rencontre tout au long de la journée. Où qu'il soit, il parle de la religion d'Allah, donne des conseils à partir du Saint Coran, dit des paroles qui rappellent Allah et le bon caractère du Messager d'Allah (PBSL), et parle aux gens avec respect. Afin d'encourager ses amis, il loue leurs bonnes qualités qui correspondent aux enseignements du Saint Coran et la Sunna et parle d'une façon qui aidera les autres

à continuer leur journée joyeusement et gaiement. Nous pouvons comparer ce comportement des musulmans au bon arbre fruitier dans le verset ci-dessus.

Cependant, certaines personnes préfèrent ne pas parler des bonnes qualités des autres, mais veulent les humilier en indiquant leurs erreurs et défauts. Comme nous l'indiquions, dans les versets de la Sourate Ibrahim, notre Seigneur attire notre attention sur cela et compare ce genre de langage à un arbre altéré qui ne comporte aucun fruit. Tout comme une parole rude détruit une belle relation, elle refroidira l'enthousiasme de l'autre partie et sera la cause de chagrin et de regret.

D'un autre côté, lorsqu'un musulman parle avec quelqu'un qui lui donne un conseil sur la façon de remédier à ses défauts ou en lui indiquant ses erreurs, il prendra soin de choisir les meilleurs mots pour cela. Ce faisant, il réalisera l'ordre suivant d'Allah :

**Et dis à Mes serviteurs d'exprimer les meilleures paroles, car le Diable sème la discorde parmi eux. Le Diable est certes, pour l'homme un ennemi déclaré. " (Sourate al-Isra, 53)**

Comme le dit Allah dans ce verset, Satan essaye de faire dire aux gens de mauvaises choses sur d'autres, de façon à en faire des ennemis. Lorsqu'une mauvaise parole est dite, Satan commence immédiatement à introduire des suspicitions pour séparer chaque partie. Une personne qui se sent mal à l'aise parce qu'elle a été abordée

d'une façon déplaisante sera influencée par les insinuations de Satan et répondra de la même façon à son adversaire. Ce qui endomagera ou détruira même leur relation amicale. Mais une parole positive écartera cette possibilité d'attirer les gens vers l'erreur utilisée par Satan. C'est pour cette raison que les musulmans font beaucoup d'efforts pour parler aux autres aussi positivement que possible afin que Satan n'ait pas l'occasion ou les conditions d'interférer. Une attitude pareille sera le moyen par lequel ils augmentent leurs liens d'amitié. Notre Prophète (pbsl) a recommandé aux musulmans de pratiquer une haute conduite et de parler positivement :

Ne vous enviez pas les uns les autres ; ne vous haïssez pas ; ne vous tournez pas le dos ; et ne dites pas du mal les uns des autres, mais, O serviteurs d'Allah, soyez frères. (*Mouslim*)

Saluer une personne est une aumône. Agir avec justice est une aumône. Une bonne parole est une aumône. (*Boukhari et Mouslim*)

Il n'y a pas plus lourd sur la balance que le bon caractère. (*Imam Ahmed et Abou Daoud*)



## LA PREVENANCE

Dans une société où les valeurs du Saint Coran ne dominent pas, il y a des gens qui sont grossiers, impolis, irréfléchis et irrespectueux. Mais les musulmans évitent soigneusement ce genre de manières et de comportement ; ils possèdent une qualité de caractère irréprochable, polie, sensible et réfléchie. Ce sont également les qualités des Messager d'Allah. Dans le Coran, nous retrouvons la manière subtile de penser du Prophète Moussa (psl) :

**Et quand il fut arrivé au point d'eau de Madyan, il trouva un atroupement de gens abreuivant [leurs bêtes] et il trouva aussi deux femmes se tenant à l'écart et retenant [leurs bêtes]. Il dit : 'Que voulez-vous ? Elles dirent : 'Nous n'abreuverons que quand les bergers seront partis ; et notre père est fort âgé.**

**Il abreua [les bêtes] pour elles puis retourna à l'ombre et dit : 'Seigneur, j'ai grand besoin du bien que Tu feras descendre vers moi. (Sourate al-Qasas, 23-24)**

Etant un homme sensible, Moussa (psl) reconnut immédiatement que les jeunes femmes qu'il rencontra étaient dans le besoin et lesaida sans perdre de temps. Cette caractéristique du Prophète Moussa (psl) est louée dans le Saint Coran et les gens de foi le prennent pour exemple dans leur vie quotidienne. Lorsqu'ils voient quelqu'un en difficultés ou soucieux, ils essayent immédiatement de faire tout ce qu'ils peuvent pour l'aider. En plus de cela, ils essayent de leur remonter le moral afin de créer une ambiance joyeuse et belle, ils agissent noblement d'une manière qui leur plaira.

C'est une qualité de prévenance d'agir de façon qui ne mettra pas les gens mal à l'aise. Un individu dans une situation familiale qui garde les choses et les surfaces bien propres et ordonnées,

évite de parler ou d'écouter de la musique à haute voix de peur de gêner quelqu'un d'autre, observe si oui ou non la personne avec laquelle il veut parler est libre de l'écouter à ce moment-là, et ne gêne pas quelqu'un qui est pressé en essayant de faire quelque chose, c'est un exemple de la prévenance que nous rencontrons parfois dans notre vie quotidienne.

Une autre indication importante de la prévenance est de reconnaître la priorité des autres. Dans une conversation dans laquelle deux individus parlent de quelque chose qu'ils savent et l'un d'eux laisse l'autre parler, ou encore une personne qui laisse quelqu'un d'autre prendre la dernière part de nourriture en sont des exemples. A part cela, offrir votre siège dans le bus pour quelqu'un qui en a besoin, ou laisser quelqu'un d'autre passer avant vous à la caisse après avoir fini vos courses sont des manières par lesquelles les gens peuvent se rapprocher les uns des autres et établir de bonnes relations. Ceux qui sont prévenants envers les autres établiront des liens solides basés sur l'amour et le respect. En plus, ils apprécieront de vivre avec leurs voisins et auront du plaisir à les revoir.

D'un autre côté, dans un environnement où chacun essaye de faire des choses aux autres pour l'avantage et le profit qu'ils peuvent en retirer, la véritable amitié ne peut pas exister. Se donner des airs dans une conversation ainsi que le comportement artificiel empêche l'amitié de se former. La discussion vide et le sarcasme créent une atmosphère tendue et personne ne voudrait se trouver dans des endroits pareils où il n'y a aucune pensée envers Allah.



## L'HOSPITALITE

Dans les versets où l'attention accordée par le Prophète Ibrahim (PSL) à ses invités est décrite, le Saint Coran montre comment recevoir islamicquement :

**T'est-il parvenu le récit des visiteurs honorables d'Abraham ?**

**Quand ils entrèrent chez lui et dirent : 'Paix !', Il leur dit : 'Paix, visiteurs inconnus'.**

**Puis il alla discrètement à sa famille et apporta un veau gras.**

**Ensuite il l'approcha d'eux... 'Ne mangez-vous pas ?' dit-il.**

**(Sourate ad-Dariyat, 24-27)**

Les musulmans qui prennent pour exemple l'hospitalité d'Ibrahim (psl) accueilleront leurs invités chaleureusement, avec joie et les mettront à l'aise en leur montrant respect et amour. Puis, ils penseront à ce dont leurs invités auraient besoin, et leur donnent avant même qu'ils le demandent. De plus, ils essayeront de le faire sans perdre de temps parce que c'est la coutume des musulmans basée sur l'exemple personnel du Messager d'Allah (pbsl), que les invités doivent recevoir la meilleure nourriture de la maison.

Cependant, certains individus n'ouvrent pas la porte lorsque des invités arrivent même s'ils les connaissent, et ils se forcent à les recevoir contre leur volonté. Ils les reçoivent sans respecter les coutumes et la nécessité sociale. Leur comportement change selon le statut de leur invité : en accueillant une personne pauvre, ils essayent de se débrouiller sans offrir de traitements spéciaux. Mais si leur invité est riche et influent, ils dépassent le fait d'offrir de simples traitements et font beaucoup d'efforts pour offrir la meilleure nourriture et le meilleur service possible.

Lorsqu'un hôte traite froidement ses invités et avec mépris pour leurs sentiments, il les rend certainement mal à l'aise. Ce qui donne

une situation à laquelle chacun voudrait mettre fin rapidement. L'invité est désolé d'être venu, et l'hôte est désolé d'avoir préparé à manger et perdu son temps.

En conclusion, c'est uniquement en pratiquant les enseignements du Saint Coran et en imitant le comportement noble et généreux du dernier Messager (pbsl), ainsi que le comportement des musulmans qui agissent bien jusqu'à ce jour que la bonne conversation et l'hospitalité, l'union et la coopération peuvent grandir parmi les gens.



## **LA PAIX ET LE RESPECT MUTUEL**

Lorsque les musulmans se rencontrent dans la journée, ils s'offrent leurs plus beaux souhaits du fond du cœur ; autrement dit, ils se souhaitent la paix. Ce faisant, ils appliquent la recommandation d'Allah : " **Si on vous fait une salutation, saluez d'une façon meilleure ; ou bien rendez-la (simplement)**" (Sourate an-Nisa, 86). Dans un autre verset, Allah conseille aux musulmans d'offrir la salutation de paix lorsqu'ils entrent dans des maisons :

**... Quand donc vous entrez dans des maisons, adressez-vous mutuellement des salutations venant d'Allah, bénies et agréables. C'est ainsi qu'Allah vous expose Ses versets, afin que vous compreniez. (Sourate an-Nour, 61)**

Lorsqu'un musulman quitte sa maison, il souhaite agréablement une bonne journée ainsi que la paix et la miséricorde d'Allah aux voisins qu'il rencontre. Il salue les gens dans la rue, ses amis à l'école et les autres personnes de la même manière. Si quelqu'un le salue, quel qu'il soit, il reçoit ses salutations et le salue par une meilleure formule en retour. Ce comportement est l'une des meilleures choses apportées par le Saint Coran et la Sunna aux relations sociales. En offrant une salutation de paix, le froid et l'atmosphère tendue entre les gens qui ne se connaissent pas sont levés. Les gens se rapprochent les uns des autres et une atmosphère chaleureuse est créée parmi eux, même s'ils ne se connaissent pas.

Toutefois, dans une société ordinaire, la salutation de paix est généralement donnée par habitude. Certaines personnes saluent uniquement ceux qui ont ou dont elles espèrent tirer profit. Parfois, elles ne reçoivent pas le salut de gens qu'elles considèrent inférieurs en statut par rapport à elles, ou prétendent ne pas l'entendre, afin de les humilier. Plus grave encore, un tel comportement est considéré comme normal dans certains milieux.

Et tous deux coururent vers la porte,  
et elle lui déchira sa tunique par derrière.  
Ils trouvèrent le mari [de cette femme] à la  
porte. Elle dit : "Quelle serait la punition de  
quiconque a voulu faire du mal à ta famille  
sinon la prison, ou un châtiment douloureux ? "

[Joseph] dit : "C'est elle qui a voulu me  
séduire." Et un témoin de la famille de celle-ci  
témoigna : "Si sa tunique [à lui] est déchirée  
par devant, alors c'est elle qui dit la  
vérité, tandis qu'il est du nombre des menteurs."

(Sourate Joseph, 25-26)



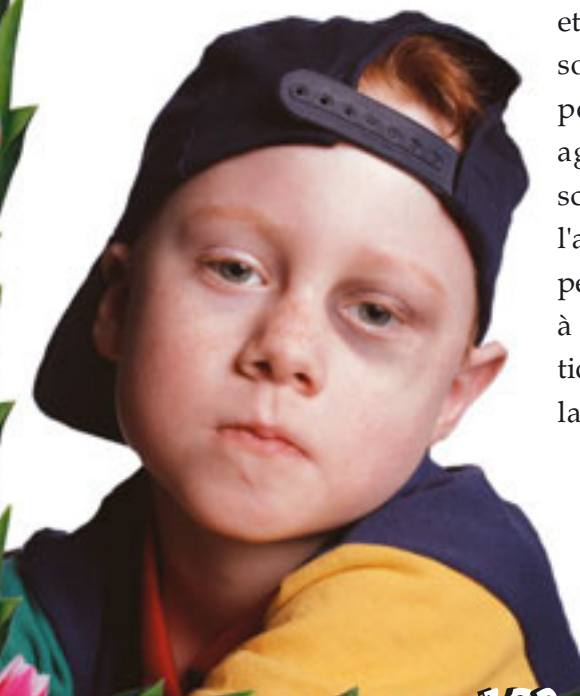
## EVITER LA COLERE ET LES DISPUTES

Les disputes sont des occasions de se fâcher pour les gens, se transformant en désaccords, bagarres et conflits. Si une petite dispute entre deux amis grandit, la colère peut remplacer tous leurs sentiments positifs. Dans le verset 54 de la Sourate al-Kahf, Allah attire notre attention sur ce défaut, et dit que les êtres humains sont, au-dessus de tout, et raisonnent. C'est pour cette raison que les musulmans doivent à tout prix éviter toute sorte de dispute qui pourrait affaiblir ou détruire leur esprit d'union et de fraternité. Allah interdit clairement ce genre de comportement :

**Et obéissez à Allah et à Son Messager ; et ne vous disputez pas, sinon vous flétrirez et perdrez votre force... (Sourate al-Anfal, 46)**

Les querelles cassent la solidité des musulmans, n'offrent aucune solution à un problème, ne sont d'aucun bénéfice et se produisent par l'insufflation de Satan. Une personne de bonne conscience considèrera les disputes et les bagarres aussi déplaisantes qu'inacceptables, quand bien même sa faible personnalité la pousserait vers la dispute

et le conflit. C'est pour cette raison que quelqu'un qui prend pour guide le Saint Coran et agit toujours selon sa conscience, ne permettra jamais à l'argumentation de se développer. Même si une dispute éclate à un certain moment d'inattention, il se calmera, se rappellera la recommandation d'Allah, réalisera que ce qu'il a fait ne plaisait pas à Allah et abandonnera ce genre de comportement.



Une personne ayant la foi peut rencontrer différentes sortes de gens tout au long de la journée, mais évitera à tout prix de se disputer. Par exemple, en faisant ses courses, elle n'entamera pas une dispute avec le commerçant concernant les prix, ou avec le conducteur du bus parce que le bus est en retard, ou bien avec un officiel lent en faisant la queue. Si elle se trouve dans une situation où elle n'est pas bien traitée, elle ne se mettra pas en colère et ne se commencera pas à se disputer mais choisira de la résoudre en agissant positivement et intelligemment. Dans le Saint Coran, Allah dit qu'un musulman ne doit pas se mettre en colère :

**Qui dépensent dans l'aisance et dans l'adversité, qui dominent leur rage et pardonnent à autrui – car Allah aime les bienfaisants.**  
**(Sourate al-Imran, 134)**

Ce fut également le conseil du Messager d'Allah (PBSL), lorsqu'un homme lui demanda de le conseiller et lui dit simplement : "Ne te mets pas en colère." (*Les 40 Hadiths complets, Imam Nawawi*)

Celui qui vit en accord selon les enseignements du Saint Coran ne changera pas sa compréhension en fonction du comportement de la personne qu'il rencontre. Une personne peut se moquer de lui, utiliser un langage déplaisant, se mettre en colère, être blessante ou même agressive, mais la politesse d'un musulman, sa modestie, sa miséricorde et sa gentillesse ne changent jamais. Il n'insulte pas celui qui l'insulte en premier ou ne retourne pas le ridicule par le ridicule, ni la colère par la colère. Il reste calme et se contrôle si quelqu'un est en colère après lui et agira ainsi comme l'a conseillé notre Prophète (PBSL) dans l'un de ses Hadith :

Craignez Allah où que vous soyez, et faites suivre une mauvaise action par une bonne qui l'effacera, et comportez-vous bien envers les gens. (*40 Hadith, Imam Nawawi*)

Un musulman sait que chaque instant et chaque chose est créé pour le tester. C'est pour cette raison qu'au lieu de se disputer avec quelqu'un, il préfère utiliser un bon langage, et la patience pour vaincre la colère qui lui est dirigée. Il sait que c'est le genre de comportement qui plait à Allah dont il souhaite gagner l'approbation.

## **AUCUNE AVIDITE EGOISTE**

L'un des défauts dans la nature humaine c'est l'avidité égoïste et Allah nous dit dans le Coran que nous devons l'éviter :

**... Puisque les âmes sont portées à la ladrerie. Mais si vous agissez en bien et vous êtes pieux... Allah est certes, parfaitement connaisseur de ce que vous faites. (Sourate an-Nisa, 128)**

L'avidité égoïste de certaines personnes se manifeste comme une jalousie parce que les autres sont matériellement ou spirituellement supérieurs, ou bien parce qu'ils possèdent quelque chose qu'elles n'ont pas. Par exemple, s'il y a quelqu'un de plus beau ou de plus attristant, elles l'envient. D'autres envient ceux qui sont riches, qui ont du succès, qui sont bien informés, cultivés, qui travaillent dur ou possèdent de belles maisons. Le prestige, la renommée ou la position sociale peuvent être des causes de l'envie. Toutefois, il y a un fait important que les envieux ignorent ; Allah nous le rappelle :

**Envient-ils aux gens ce qu'Allah leur a donné de par Sa grâce ?  
(Sourate an-Nisa, 54)**

Notre Seigneur Allah est le Possesseur de toute chose. Il donne à celui qu'Il veut autant qu'Il veut. Un être humain n'a aucune influence sur ce qui lui est donné. Le Possesseur Absolu de la beauté, des propriétés, des biens matériels et de la supériorité est Allah. Un musulman en est conscient ; donc peu importe ce qu'il rencontrera au cours de la journée et qu'il ne possède pas mais trouve attrayant, cela ne le rendra pas envieux. S'il voit quelqu'un de plus riche ou de plus séduisant que lui, il pensera à Allah, l'unique Possesseur de la richesse et de la beauté. Il sait qu'Allah a choisi ce qu'Il veut pour celui qu'Il veut, et qu'Il a accordé les bienfaits qu'Il voulait à ceux à qui Il voulait le donner et que le choix et la décision sont entièrement les Siennes. Le musulman agit d'une façon qui reconnaît qu'Allah a tout créé de la meilleure manière et la plus bénéfique, et que toutes les différentes bénédictions dans le monde sont données aux êtres

humains en tant qu'épreuve, que le véritable monde est le prochain et que la valeur de la présence d'Allah se mesure en termes de comportement qui Lui plaise.

Il ne ressent pas d'avidité égoïste en partageant ce qu'il possède avec les autres ou en faisant cadeau de ses possessions. Par exemple, il n'est pas ennuyé en donnant une possession qu'il affectionnait particulièrement ou en laissant quelqu'un d'autre l'utiliser. Allah recommande aux musulmans ce genre de comportement :

**Vous n'atteindriez la (vraie) piété que si vous faites largesse de ce que vous chérissez. Tout ce dont vous faites largesse, Allah le sait certainement bien. (Sourate Al-Imran, 92)**

Un musulman sait que toutes les bénédictions de sa vie sur Terre lui ont été données pour un temps précis afin d'être utilisées et sont également une épreuve ; il sait que les traits négatifs comme l'avidité égoïste et la jalousie sont mauvaises.



## **EVITER LE SOUPCON ET LE COMMERAGE**

Dans une société ignorante, certaines personnes ont des habitudes qui sont devenues des parties intégrantes de leur vie. Ce sont le fait de nourrir des suspicions sur les autres, la curiosité, ou encore essayer de connaître les choses privées qui ne les concernent pas ainsi que la calomnie qui est le fait de parler au sujet des autres et dans leur dos. Ces genres de comportements vont généralement ensemble parce que quelqu'un qui en calomnie un autre le fait parce qu'ils ont déjà des pensées indignes sur lui. De la même manière, quelqu'un qui fouine dans les affaires des autres le fait parce qu'il est suspicieux ou curieux.

Dans les enseignements du Saint Coran, il n'y a pas de place pour ce genre de comportement déplaisant et Allah ordonne aux musulmans de l'éviter :

**O vous qui avez cru ! Evitez de trop conjecturer [sur autrui] car une partie des conjectures est péché. Et n'espionnez pas ; et ne médisez pas les uns les autres. L'un de vous aimeraient-il manger la chair de son frère mort ? (Non !) Vous en aurez horreur. Et craignez Allah. Car Allah est grand accueillant au repentir, très miséricordieux.**  
**(Sourate al-Hujurat, 12)**

Les versets d'Allah sont toujours présents à l'esprit d'un musulman qui évite soigneusement de se comporter d'une façon qu'Allah n'aime pas. Il n'essaye pas de récolter des informations sur d'autres personnes avec une mauvaise intention. Il ne dira rien qui déplaît ou dont il n'est pas sûr, ou quoi que ce soit qui blesserait les sentiments des autres. Il ne sera pas pris dans une conjecture envieuse sur une personne dont il ne connaît rien. Ses pensées sur un individu qu'il ne connaît pas seront toujours positives ; il parlera uniquement de ses bons aspects attrayants. Il faut donc prendre l'exemple des réactions des musulmans vis à vis de



la calomnie dirigée envers Aïcha (l'épouse de notre Noble Prophète pbsl), Allah dit dans le Coran qu'un musulman qui n'est pas sûr concernant la vérité d'une affaire concernant quelqu'un d'autre, doit penser à eux positivement:

**Pourquoi, lorsque vous l'avez entendue [cette calomnie], les croyants et les croyantes n'ont-ils pas, en eux-mêmes, conjecturer favorablement, et n'ont-ils pas dit : 'C'est une calomnie évidente' ?**  
**(Sourate an-Nour, 12)**

Un musulman essaie toujours de penser positivement sur sa famille, ses amis et ceux qui l'entourent, parler de choses édifiantes et pousser les autres à en faire de même. Mais les humains sont créés avec l'oubli, ce qui est une partie du test dans cette vie et peuvent faire des erreurs, mais lorsqu'ils deviennent conscients de leur mauvais comportement, ils se réfugient auprès de la miséricorde d'Allah et Lui demandent pardon en se repentant.

## EVITER LE SARCASME

L'attitude sarcastique est assez répandue parmi ces gens qui vivent leur vie loin de l'Islam. Parmi les ignorants, certains peuvent ridiculiser les défauts des autres, leurs erreurs, leurs anomalies physiques, leurs vêtements, leur manque de possessions matérielles, leur négligence, leur comportement, leur façon de marcher, bref, presque tout ce qui les concerne. Pour se moquer de quelqu'un, ils utilisent des mots et des gestes ou encore miment certaines expressions faciales. Pour la personne qui se moque, il n'est pas important qu'elle puisse blesser les sentiments de l'autre, le rendre triste, ennuyé, énervé ou angoissé. Ce qui importe c'est de nourrir leur propre fierté et d'humilier l'objet de leur ridicule.

Dans le Saint Coran, Allah interdit formellement de ridiculiser les autres :



O vous qui avez cru ! Qu'un groupe ne se raille pas d'un autre groupe : ceux-ci sont peut-être meilleurs qu'eux. Et que des femmes ne se raillent pas d'autres femmes : celles-ci sont peut-être meilleures qu'elles. Ne vous dénigrez pas et ne vous lancez pas mutuellement de sobriquets (injurieux). Quel vilain mot que 'perversion' lorsqu'on a déjà la foi. Et quiconque ne se repent pas... Ceux-là sont les injustes. (Sourate al-Hujurat, 11)

Dans un autre verset, notre seigneur avertit : "Malheur à tout calomniateur diffamateur." (Sourate al-Humazah, 1) et avertit les gens qui se comportent de cette manière désobligeante ; qui ne vivent pas selon les enseignements du Saint Coran et qui ne pensent pas aux comptes qu'ils rendront dans l'Au-delà.

Aucune forme de moquerie n'est permise entre les musulmans qui savent que c'est notre Seigneur Qui a donné à chacun sa richesse, sa beauté, son intelligence, ses talents et ses autres qualités. Ils prennent grand plaisir dans les bonnes qualités qu'ils voient chez les autres, et parce qu'ils recherchent l'approbation d'Allah et pas à satisfaire leur propre ego, ils n'ont ni arrogance ni jalousie qui caractérisent les sociétés ignorantes. C'est pour cette raison que les musulmans sont toujours tolérants, positifs et modestes les uns envers les autres.

En même temps, les musulmans réalisent que les défauts qu'ils voient chez les autres sont des tests d'Allah. C'est pour cette raison

qu'ils n'y prêtent pas attention, mais les compensent en agissant positivement. Ils évitent soigneusement la plus petite action, expression faciale ou mot qui suggèrerait la moquerie.

## **LE SACRIFICE DE SOI**

Ceux qui croient que la vie est restreinte à cette vie sur Terre ne se dérangent pas pour les autres à moins qu'ils attendent d'obtenir d'eux quelque chose, et ils ne prendront pas l'initiative d'aider quelqu'un qui en a besoin. Parce qu'ils ne réalisent pas que nous recevrons une récompense parfaite dans l'Au-delà pour le bien et le mal que nous avons fait dans ce monde. Dans certains versets coraniques, Allah attire notre attention sur leur manière pervertie de penser :

**Oui, l'homme a été créé instable [très inquiet]. (Sourate al-Maarij, 19)**

**Vois-tu celui qui s'est détourné, Donné peu et a [finalement] cessé de donner ? (Sourate an-Najm, 33-34)**

**Ceux qui sont avares et ordonnent l'avarice aux autres, et cachent ce qu'Allah leur a donné de par Sa grâce. Nous avons préparé un châtiment avilissant pour les mécréants. (Sourate an-Nisa, 37)**

Une personne doit se débarrasser de son égoïsme et de son avarice. A cet effet, notre Seigneur révèle ce qui suit :

**Craignez Allah, donc autant que vous pouvez, écoutez, obéissez et faites largesse. Ce sera un bien pour vous. Et quiconque a été protégé contre sa propre avidité... Ceux-là sont ceux qui réussissent. (Sourate at-Tagabun, 16)**

C'est pour cette raison qu'une personne qui vit en accord selon les enseignements du Saint Coran évitera l'égoïsme et fera un effort au cours de la journée pour partager ce qu'elle possède avec ceux qui l'entourent. Par exemple, il aura plaisir à partager sa nourriture avec quelqu'un qui a faim. Il donnera avec joie des objets prisés à quelqu'un qui en a grandement plus besoin que lui. Il donnera tout ce qui dépasse ses besoins aux nécessiteux (Sourate al-Baqarah, 219). Il sait qu'il recevra une plus grande récompense à cela dans l'Au-delà. Dans le Saint Coran, Allah nous montre le comportement exemplaire à cet effet chez les compagnons du Prophète :

Il [appartient également] à ceux qui, avant eux, se sont installés dans le pays et dans la foi, qui aiment ceux qui émigrent vers eux, et ne ressentent dans leurs cœurs aucune envie pour ce que [ces immigrés] ont reçu, et qui [les] préfèrent à eux-mêmes, même s'il y a pénurie chez eux. Quiconque se prémunit contre sa propre avarice, ceux-là sont ceux qui réussissent. (Sourate al-Hasr, 9)

Les musulmans prennent grand plaisir en sachant que leurs actes d'abnégation ont rendu quelqu'un d'autre heureux. Ils vivent avec la paix intérieure de l'esprit qui provient de l'expression d'une bonne conscience en sachant qu'Allah est satisfait. Même lorsqu'ils sont eux-mêmes dans le besoin, ils abandonneront leurs propres droits sans réfléchir. Ils ne citeront jamais leurs actes de sacrifice, ils ne se comporteront pas dans le but d'être loués en particulier et essayeront de ne pas faire sentir l'autre partie obligée à cause de la faveur qu'ils feront.



## **AGIR LOYALEMENT**

Les musulmans ne seront pas influencés par une quelconque injustice dont ils sont témoins, qu'ils entendent ou s'ils reçoivent une information indirecte à ce sujet. Les enseignements du Saint Coran selon lesquels ils vivent les dirigent à s'opposer à toute forme de cruauté, à défendre les droits de ceux qui ont été lésés et à intervenir en leur nom. Dans la Sourate an-Nissa (Les femmes), Allah décrit la compréhension supérieure de la justice chez les musulmans :

**O les croyants ! Observez strictement la justice et soyez des témoins (véridiques) comme Allah l'ordonne, fût-ce contre vous-même, contre vos père et mère ou proches parents. Qu'il s'agisse d'un riche ou d'un besogneux, Allah a priorité sur eux deux (et Il est plus connaisseur de leur intérêt que vous). Ne suivez donc pas les passions, afin de ne pas dévier de la justice. Si vous portez un faux témoignage ou si vous le refusez, [sachez qu'] Allah est parfaitement connaisseur de ce que vous faites.** (Sourate an-Nisa, 135)

Les musulmans mobiliseront toutes leurs forces pour empêcher l'injustice. Même si la plupart des gens agissent d'une façon opposée, leur négligence et leur manque de conscience ne rendent pas les musulmans laxistes. Ils savent qu'ils seront questionnés dans l'Au-delà sur les efforts qu'ils ont faits au nom de la justice et ceux qu'ils ont fait pour empêcher l'injustice. Ils n'essayeront pas d'échapper à leur responsabilité comme beaucoup de gens dans le monde le font en affirmant qu'ils n'ont rien vu, rien entendu ni remarqué quoi que ce soit. Ils se rappellent que s'ils agissent négligemment, ils seront les seuls perdants et s'ils agissent consciencieusement, ils seront les gagnants dans l'Au-delà. C'est pour cette raison qu'ils ne seront jamais des observateurs désintéressés de l'injustice. S'il n'y a aucune injustice, ils ne l'ignoreront jamais en s'occupant de leurs affaires et prétendre n'avoir rien vu d'autre.

Même si les enseignements du Saint Coran sont en opposition au profit de l'individu, et même s'il est dur à accepter, il requiert que la justice soit observée sans distinction entre la mère, le père, les connaissances, les étrangers, les riches ou les pauvres. C'est pour cette raison qu'un musulman n'essaie pas de commettre l'injustice tout au long de la journée et évite vigoureusement de fermer les yeux face à l'injustice. Il essaie de donner à chacun ce qu'il mérite.

Par exemple, en passant en face de gens qui font la queue pour attendre le bus, il ne sera pas irrespectueux et ne fermera pas les yeux sur quiconque le fait. Il interviendra d'une façon appropriée au noble caractère et sans créer de tension. Par contre, il fera attention à louer tous ceux qui méritent d'être loués et de recevoir la récompense. Il défendra ceux qui sont dans leur droit sans faire aucune distinction entre eux et ses amis. Si lui ou un proche ami commet une erreur, il l'admettra ouvertement si cette faute occasionne du mal à une tierce personne et fera tout ce qui est en son pouvoir pour réparer le mal qui a été fait.



## L'HONNETETE

Certaines personnes ne voient aucun mal à mentir afin de cacher une erreur qu'elles ont commise pour obtenir certains avantages, se sauver d'une situation difficile ou d'obliger les gens à faire ce qu'ils veulent. Malgré le fait qu'elles savent que ce qu'elles ont fait est mauvais et que leur mensonge peut être découvert à n'importe quel moment, elles ont recours à ce comportement déplaisant.

Elles ne se rappellent pas qu'elles devront rendre compte de tout ce qu'elles ont dit et fait le Jour du Jugement.



Mais les musulmans ne compromettent jamais leur honnêteté. Ils savent qu'ils doivent être honnêtes à tout moment, comme Allah l'a révélé dans le Saint Coran :

**O vous qui croyez ! Craignez Allah et parlez avec droiture. (Sourate al-Ahzab, 70)**

Ils obéissent méticuleusement à cet ordre chaque jour. Par exemple, comme nous l'avons dit dans un chapitre précédent, ils n'ont pas recours au mensonge pour cacher une faute. Ils demandent immédiatement pardon pour chaque erreur commise et essayent de la compenser. Ils ne mentent pas afin d'obtenir plus de respect ou bien pour être mieux aimés. Qu'importe la raison, ils ne voient pas le mensonge comme une solution.

C'est pour cette raison qu'une personne qui vit selon les enseignements du Saint Coran dans sa vie quotidienne n'a pas besoin de s'inquiéter sur un mensonge ou d'être prise dans un mensonge. Elle mène une vie paisible, sauve et belle qu'apportent la sincérité et l'honnêteté. Quelqu'un qui adopte ce comportement digne d'éloge dans ce monde recevra une meilleure récompense dans l'Autre Monde. Allah donne cette bonne nouvelle aux bienfaiteurs :

**Allah dira : 'Voilà le jour où leur véracité va profiter aux véridiques ; ils auront des jardins sous lesquels coulent les ruisseaux pour y demeurer éternellement' Allah les a agréés et eux L'ont agréé. Voilà l'énorme succès. (Sourate al-Maidah, 119)**

# Conclusion

Nous avons vu au travers de ce livre que les musulmans font des valeurs qu'Allah a révélé dans le Saint Coran, le fondement de leur vie. Qu'importe les conditions, ils ne les compromettront pas en montrant une conduite supérieure. Leurs valeurs ne changent pas ; ils se conforment toujours aux ordres et aux recommandations d'Allah. Ils prennent le Messager d'Allah (pbsl) qu'Allah loue dans le Coran par Ses mots comme exemple :

**Et tu es certes, d'une moralité imminente. (Sourate al-Qalam, 4)**

Il n'y a qu'une seule façon d'échapper au fait d'être perdu dans le châtiment éternel de l'enfer : vivre conformément au Coran et à la Sunna, car au moyen de celles-ci, Allah garantit aux êtres humains " leur Rappel ". Il sauve les gens de l'ignorance dans laquelle ils ont sombré, de leur façon primitive de réfléchir, des environnements stressants, des traits de caractères négatifs, des craintes infondées, des croyances perverses et des tourments de l'enfer pour lequel toutes ces choses en sont la cause. A leur place, ils obtiennent compréhension et sagesse, des valeurs plus élevées, un environ-

nement sain empli de la paix de l'esprit et, plus particulièrement, une vie au Paradis pleine de bénédictions infinies.

Il n'y a qu'une seule façon d'enlever toute angoisse, batailles, guerres, hostilité, pauvreté, misère et colère qui remplissent notre monde : c'est de vivre conformément selon enseignements du Saint Coran et de la Sunna du Prophète Mohammed (pbsl). Il n'y a aucune autre manière pour une personne d'obtenir le bonheur, le bien-être, la justice, l'amour et la paix qu'elle désire.

Vivre conformément selon le Saint Coran et la Sunna est non seulement une défense contre l'injustice, les conflits, l'inégalité, la jalouse, les guerres, l'injustice, le gaspillage, la peur, le sectarisme, la cruauté, la violence, l'immoralité ainsi que d'autres choses semblables mais la solution la plus fondamentale pour les êtres humains afin qu'ils vivent dans la tranquillité, la paix, le bonheur et la justice.

Malgré cela, certaines personnes s'infligent un grand mal parce qu'elles ont tourné le dos à la véritable religion par égard à de petits gains, des profits matériels et la faiblesse humaine. Car si un être humain tourne le dos au Coran et à la Sunna cela signifie qu'il

restera inconscient des vérités qui lui sont vitales de connaître. Cependant, les ressources éphémères que lui et les êtres humains comme lui ont collectionnées ne seront pas assez pour survivre dans les situations et les problèmes qu'ils rencontrent dans ce bas monde. Les gens comme lui passeront leur vie entière dans l'an-goisse, l'inquiétude, le stress, la peur et l'adversité, sans aucune solution à leurs problèmes. Et plus tard, ils accepteront cette situation et passeront le reste de leur vie trompés, en croyant que leur souffrance est un " fait de la vie " alors que c'est en fait un châtiment pour ne pas avoir vécu par la religion.

Les musulmans qui suivent les valeurs décrites par Allah dans le Saint Coran et les font prévaloir sur tout autre moment de leur vie vivront de la meilleure manière. Allah annonce la bonne nouvelle à ces musulmans dans les versets suivants :

**Ni vos biens ni vos enfants ne vous rapprocheront à proximité de Nous. Sauf celui qui croit et œuvre dans le bien. Ceux-là auront une double récompense pour ce qu'ils œuvraient, tandis qu'ils seront en sécurité, aux étages supérieurs (du Paradis). (Sourate Saba, 37)**

**Ceux qui ont la foi, ont fait de bonnes œuvres, accompli la Salat et acquitté la Zakat, auront certes leur récompense auprès de leur Seigneur. Pas de crainte pour eux, et ils ne seront point affligés. (Sourate al-Baqarah, 277)**

**Ceux qui remplissent leur engagement envers Allah et ne voient pas le pacte,**

**Qui unissent ce qu'Allah a commandé d'unir, redoutent leur Seigneur et craignent une malheureuse reddition de compte, Et qui endurent dans la recherche de l'agrément d'Allah, accomplissent la Salat et dépensent (dans le bien), en secret et en public, de ce que Nous leur avons attribué, et repoussent le mal par le bien. A ceux-là, la bonne demeure finale. (Sourate ar-Raad, 20-22)**



# **APPENDICE**

## **LA TROMPERIE DE L'EVOLUTION**

Dans cette partie du livre, nous étudierons quelques idées tenues par des évolutionnistes, qui ne croient pas en l'existence d'Allah, et qui essayent de tromper les autres en déclarant que toute chose serait arrivée d'elle-même, par "hasard".

Mais lorsque quelqu'un tente de tromper quelqu'un d'autre, la vérité finit par apparaître. Si la personne impliquée est intelligente, elle fera toujours attention si on lui ment. Et parce que les évolutionnistes mentent, ils se contredisent. Dans les pages suivantes, nous verrons à quel point leurs déclarations sont irrationnelles, et comment leur tromperie a été révélée.

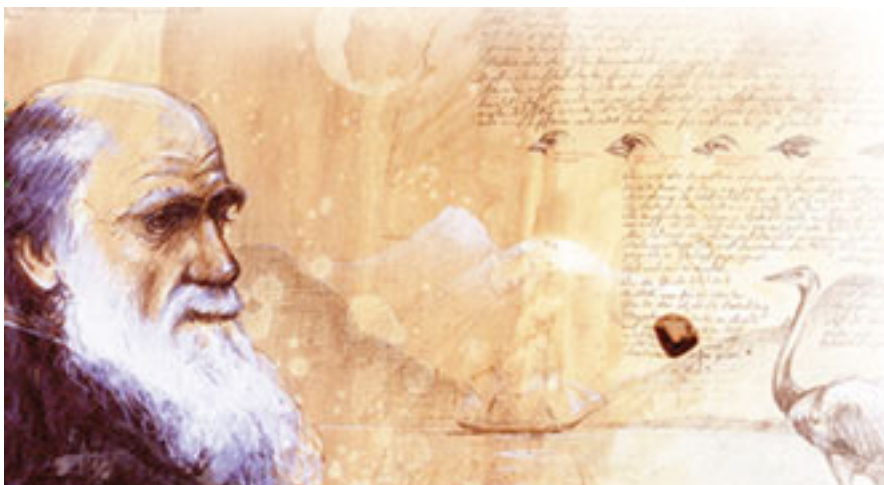
### **QU'EST-CE QUE LA THEORIE DE L'EVOLUTION ?**

La théorie de l'évolution est l'une des idées erronées mises en avant par des gens qui ne croient pas en l'existence d'Allah. C'est Charles Darwin qui, à l'origine proposa cette théorie, il y a environ 150 ans. Selon cette théorie illogique, toute chose aurait existée grâce à des événements "spontanés" et de ce fait serait dû au "hasard". Par exemple, d'après Darwin, un jour, un poisson se serait transformé en

reptile par "hasard". Un autre jour, un autre événement "fortuit" se serait produit et un reptile se serait transformé en oiseau et se serait mit à voler. Comme pour les êtres humains, ils descendraient des singes. Il n'y a absolument aucune vérité à cette affirmation. La seule vérité est qu'Allah nous a créés ainsi que toutes les autres créatures vivantes, le monde et l'univers. Darwin et tout ceux qui ont fait cette déclaration ont dit un énorme mensonge.

Les atomes sont les plus petites particules desquelles toute matière, animée ou inanimée est constituée. Ce qui veut dire que tout ce qui nous entoure, y compris nous-même, a été formé par les millions d'atomes qui s'assemblent. Les évolutionnistes (ceux qui croient que Darwin avait raison) disent que les atomes auraient décidé par "hasard" de se mettre ensemble, et que les créatures vivantes seraient apparues ainsi. Selon cette affirmation illogique, un jour, un vent violent ou un ouragan se serait levé et ces atomes se seraient tous rejoints.

D'après le scénario de Darwin, ces atomes se seraient assemblés pour former des cellules. Comme vous le savez, chaque créature vivante est faite de cellules, qui se combinent pour former nos yeux, nos oreilles, notre sang, notre cœur ; bref, notre corps tout entier.



Vous devez garder à l'esprit que les cellules sont des systèmes très complexes. Dans chaque cellule, il y a plusieurs organelles différentes. Nous pouvons comparer la cellule à une gigantesque usine. C'est comme si dans une cellule, il y avait des fabricants, des transporteurs pour les matériaux, des portes d'entrées et de sorties, des centres de production, des porteurs de messages, des centres de contrôle d'énergie, etc. Est-il possible pour une usine d'exister par elle-même, avec des pierres, de la terre et de l'eau qui s'assembleraient après une tempête, et que tout cela arriverait par "hasard" ? Bien sûr que non ! Chacun devrait rire d'une pareille affirmation. Néanmoins, les évolutionnistes affirment que "la cellule se serait formée par "hasard""", ce qui est tout aussi ridicule.

Les évolutionnistes voudraient nous voir croire que ces cellules auraient formé les créatures vivantes lorsqu'elles se seraient assemblées par "hasard".

### **LAISSONS LES EVOLUTIONNISTES EFFECTUER UNE EXPERIENCE !**

Laissons les évolutionnistes prendre un très grand tonneau et y mettre tous les atomes qu'ils veulent. Permettons-leur d'y mettre aussi toute autre chose qu'ils désirent ; toutes les matières premières nécessaires pour faire une créature vivante. Ils peuvent même chauffer ou électrifier ce tonneau. Laissons-les faire tout ce qu'ils veulent et autant qu'ils le désirent. Ils peuvent le surveiller pendant des millions d'années (ils peuvent même passer le relais à des évolutionnistes plus jeunes puisque leur durée de vie ne sera pas assez longue pour ce travail).

Qu'aurait-on comme résultat ?

Croyez-vous que les cerises, les melons, les fraises, les prunes,



La matière sans vie ne peut jamais se rassembler par "hasard" pour former une créature vivante. Allah a créé l'univers et tous les êtres vivants à partir de rien.

les violettes, les roses, les éléphants, les girafes, les lions, les agneaux, les lapins, les abeilles, les chats, les chiens, les écureuils et les poissons pourraient émerger de ce tonneau ? Une personne qui réfléchit, qui peut se sentir heureuse ou contente, qui aime écouter la musique et lire des livres, pourrait-elle en sortir aussi ? Bien sûr que non ! Ni même quiconque comme le professeur qui surveille le tonneau ne le pourrait. Non seulement le professeur mais aucun des milliards de cellules qui forme son corps.

Les atomes n'ont pas de vie. Les objets sans vie peuvent-ils se rassembler pour produire un être vivant qui rit et qui réfléchit ?

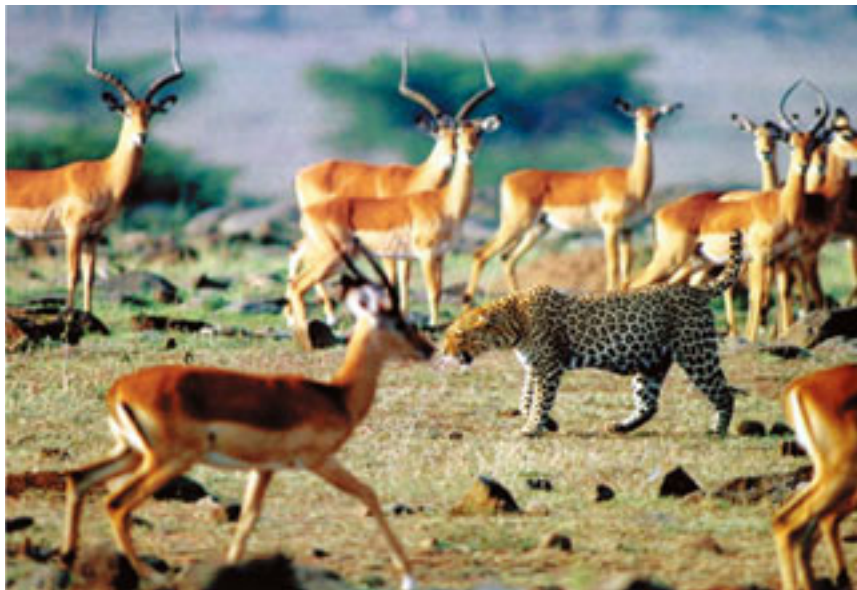
Bien sûr que non ; aucune créature vivante ne pourrait jamais émerger de ce tonneau. Parce que les créatures vivantes ne sont pas faites de matières sans vie qui s'unissent par "hasard". Allah a créé tous les êtres vivants sans exception. Il a créé les humains, les montagnes, les lacs, les agneaux, les lions et les fleurs alors que rien d'autre n'existe, et Il les a tous créés à partir de rien, uniquement en ordonnant "Soit !"

### **COMMENT, D'APRES LES EVOLUTIONNISTES, LES CREATURES VIVANTES EVOLUENT-ELLES ?**

Allah a créé toutes les espèces, et aucune d'entre elles ne peut évoluer à partir de l'autre. Parce que chaque espèce possède ses propres caractéristiques uniques.

Toutefois, la théorie de l'évolution est mensongère dans son affirmation que les créatures vivantes auraient évolué avec le temps, auraient développé des caractéristiques différentes et se seraient changées en d'autres créatures. Vous avez tous vu des tortues, des lézards, des serpents ; les évolutionnistes déclarent de façon insensée que ces reptiles se seraient transformés par "hasard" en oiseaux.

Alors, quels sont ces événements qu'ils affirment et qui auraient fait changer les reptiles en d'autres créatures ? Les évolutionnistes croient que l'évolution a eu lieu à la suite de deux événements séparés qui se seraient produits spontanément, et qu'ils appellent "mutation" et "sélection naturelle". Ce qui, en réalité, est une croyance totalement illogique et sans aucune base scientifique.



Il y a des espèces innombrables de créatures vivantes dans le monde. Les évolutionnistes ne seront jamais capables d'expliquer comment ces espèces variées sont apparues. C'est l'un des meilleurs exemples de l'art créatif d'Allah.

## **Qu'est-ce que la sélection naturelle ?**

L'explication la plus simple de la sélection naturelle est que les créatures les plus capables survivent tandis que les plus faibles disparaissent. Expliquons cela par un exemple : Pensez à un troupeau de cerfs, qui sont souvent attaqués par les animaux sauvages. Lorsque cela arrivera, les cerfs commenceront à courir très vite, et seuls les cerfs les plus rapides et les plus agiles survivront. Graduellement, les cerfs faibles et lents disparaîtront complètement, tant que les prédateurs les chasseront. Il ne restera que les cerfs sains et forts. C'est pour cela, après quelque temps, que le troupeau se composera uniquement de cerfs forts.

Ce que nous avons dit jusque-là est assez juste, mais ces choses n'ont rien à voir avec l'évolution. Malgré cela, les évolutionnistes croient qu'un tel troupeau de cerfs pourrait se développer graduellement en un autre genre d'animaux, des girafes par exemple. Là, vous pouvez voir à quel point ils se trompent ! Qu'importe la vitesse à laquelle court un cerf, ou la longueur de l'extension de son cou, il ne peut pas se transformer en une autre créature, comme un lion ou une girafe, par exemple. Ça n'arrive que dans les contes. Vous connaissez probablement tous l'histoire du crapaud qui se transforme en prince. La seule fois qu'un crapaud a pu se transformer en prince c'était dans une histoire imaginaire. Cependant, dans la vie réelle, il est impossible pour un cerf de se changer en lion ou une autre créature vivante. Mais les évolutionnistes insistent toujours sur le fait que cela serait possible !

## Que signifie la mutation ?



Les mutations sont les changements opposés qui se déroulent dans un corps vivant. Les radiations ou les substances chimiques occasionnent des mutations. Les effets de la radiation et des substances chimiques sur les êtres vivants sont toujours nocifs. Il y a environ 60 ans, durant la seconde guerre mondiale, une bombe atomique fut larguée sur la ville japonaise d'Hiroshima. La bombe atomique propagea ses radiations tout autour, ce qui occasionna un mal terrible à la population. La plupart des gens exposés à la radiation sont devenus gravement malades, ou en sont morts. De plus, elle a détruit certains de



leurs systèmes corporels, ce qui engendra chez leurs enfants à naître des maladies ou des infirmités.

Ainsi, avec un tel événement désastreux en tête, voici ce que les évolutionnistes voudraient nous faire croire : un jour, un poisson aurait subi une mutation ; il aurait par exemple été affecté comme l'ont été les habitants d'Hiroshima, en étant exposé à la radiation ou quelque chose de similaire. En résultat à cette mutation, certains changements auraient eu lieu dans le corps du poisson et, un jour, il se serait transformé en crocodile !? C'est une déclaration totalement ridicule. De plus, comme nous le mentionnions plus haut, les mutations sont toujours nocives aux créatures vivantes. Soit elles les rendent infirmes, soit elles les rendent très malades.

Nous pouvons comparer les revendications des évolutionnistes avec l'exemple suivant : si vous prenez une hache et tapez sur une télévision en noir et blanc, pourriez-vous la changer en une télévision couleur ? Bien sûr que non ! Si vous tapez gratuitement sur une télévision avec une hache, vous vous retrouverez tout simplement avec un équipement cassé. De la même manière que de taper quelque chose avec une hache l'endommagera inévitablement, ainsi les mutations nuisent aux êtres vivants.

## **LES FOSSILES QUE LES EVOLUTIONNISTES NE SEMBLENTPAS TROUVER**

Un fossile est une partie d'un animal ou d'une plante qui est morte depuis très longtemps -généralement des milliers voire des millions d'années-. Elle est préservée dans des formations rocheuses dans la croûte terrestre. Pour qu'une plante ou un animal devienne un fossile, ils doivent être enterrés presque immédiatement après leur mort. Par exemple, s'il y avait un oiseau par terre et qu'un amas de sable tombait subitement sur lui et le tuait, les restes de cet oiseau pourraient être préservés pendant des millions d'années. Similairement, il y a une résine de certains arbres qui se fossilise grâce à des processus géologiques, et qui, dans ce cas, sont appelés "ambre". Autrefois, à certaines occasions, cette résine piégeait les insectes qui se posaient sur les troncs d'arbres. Ils se solidifiaient, et l'ambre ainsi que les insectes à l'intérieur ont été préservés sans dommage pendant des millions d'années jusqu'à aujourd'hui. Ce qui nous aide à beaucoup apprendre sur les créatures ayant vécu il y a très longtemps. Des restes ainsi préservés d'une espèce ou d'une autre s'appellent des fossiles.

### **Que signifie un fossile de "forme transitionnelle" ?**

La tromperie la plus importante que les évolutionnistes ont inventée est celle des "formes transitionnelles". Dans certains livres d'évolutionnistes, elles sont parfois appelées "formes transitionnelles immédiates".

Comme vous le savez, les évolutionnistes affirment que les créatures évolueraient l'une à partir de l'autre. Ils maintiennent

également que la première créature serait venue par "hasard". Ils veulent nous faire croire que cette créature se serait changée graduellement en une autre, et qu'une autre créature se serait transformée encore, et ainsi de suite. Les évolutionnistes disent que les poissons, par exemple, descendraient d'une créature qui ressemblerait à une étoile de mer. Ce qui veut dire qu'un jour, à cause de la mutation, une étoile aurait perdu un de ses bras. Après au cours des millions d'années qui ont suivi, elle aurait perdu d'autres bras, sauf certains qui auraient commencé à se développer en nageoires "de leur propre gré". Pendant ce temps, et simultanément, tous les autres changements qui sont nécessaires à une étoile de mer pour se transformer en poisson auraient eu lieu. (Rien de tel ne pourrait jamais avoir eu lieu, bien sûr, mais nous rappelons simplement de ce que les évolutionnistes voudraient nous faire croire !). D'après les évolutionnistes, l'étoile de mer aurait donc du passer par plusieurs phases pour se transformer en poisson.

Ainsi, dans le processus de l'évolution, ces créatures imaginaires sont appelées espèces intermédiaires dans leurs étapes transformationnelles. Encore une fois, et selon les affirmations illogiques des évolutionnistes, chacune d'elles devrait avoir certains résidus ou des parties corporelles pas encore complètement formées. Par exemple, les espèces intermédiaires qui se seraient soi-disant formées pendant que le poisson qui se transformait en reptile et qui devrait avoir des pattes, des nageoires, des poumons et des ouïes aurait "poussé à moitié". Nous devons nous souvenir que si d'étranges créatures avaient véritablement existé dans le passé, nous aurions certainement trouvé leurs fossiles. Il est intéressant de noter que jusque-là aucun fossile n'aït été trouvé concernant des espèces intermédiaires que les évolutionnistes affirment avoir existé.

Les créatures n'ont pas évolué depuis l'une ou l'autre. La vérité est qu'elles ont toutes été amenées à l'existence à un instant précis,



**Une créature imaginaire**

avec toutes leurs caractéristiques créées délicatement et sans aucune imperfection. Elles ne sont pas différentes des membres de leurs espèces qui vivent aujourd’hui. Allah les a toutes créées.

## **Que s'est-il passé durant la période cambrienne ?**

Les fossiles de créatures vivantes les plus vieux datent du temps appelé la période cambrienne, soit il y a environ 500 millions d’années. Les créatures qui ont vécu durant cette période prouvent également que la théorie de l’évolution est totalement mensongère. Comment cela ?

Ces créatures sont apparues subitement lors de la période cambrienne. Avant elles, aucune autre créature vivante n’existait sur la planète. Le fait que ces créatures apparurent subitement et venant de nulle part est une preuve qu’Allah les a toutes créées en un instant. Si la théorie proposée par les évolutionnistes était juste, alors ces créatures n’auraient ni ancêtres ni une quelconque forme

transitionnelle ayant vécu avant elles. Il n'y a absolument aucune trace d'un tel organisme dans le registre des fossiles. Les fossiles nous montrent que ces créatures -tout comme les autres créatures vivantes- ont subitement apparu lors de la période cambrienne, avec toutes leurs caractéristiques créées délicatement, mais sans aucun ancêtre évolutif allégué duquel elles auraient évolué par la suite. C'est la preuve la plus claire qu'Allah les a créées.

Par exemple, il y avait une créature appelée le trilobite qui a vécu durant la période cambrienne, bien que nous ne pouvons plus le voir car c'est une espèce disparue. Le trilobite avait des

Cette créature appelée "trilobite" vivait dans l'ère cambrienne.



## LES FOSSILES VIVANTS RÉFUTENT L'ÉVOLUTION

Des fossiles innombrables de poissons et d'étoiles de mer ont été trouvés. Mais contrairement aux inventions des évolutionnistes, aucun fossile d'une étape transitionnelle n'a été trouvé montrant une étoile de mer dans le processus de changement vers un poisson.



Un fossile de poisson de 50 millions d'années



Un fossile d'oursin de 295 millions d'années



Un fossile d'astérie de 400 millions d'années



Un fossile de feuille de séquoia de 50 millions d'années

yeux très complexes mais parfaits. Ils étaient faits de centaines de cellules sous formes d'alvéoles, ces cellules lui permettaient de voir de manière très claire. Il est évident que les créatures vivantes avec des caractéristiques aussi merveilleuses n'auraient pas pu exister spontanément avec l'aide du "hasard".

## **Le mensonge sur les poissons qui se seraient transformés en reptiles**

Les évolutionnistes disent que les reptiles auraient évolué à partir des poissons. D'après eux, un jour, lorsque la nourriture dans la mer se fit rare, les poissons auraient décidé d'en chercher sur la terre ferme, et lorsqu'ils y seraient parvenus, ils se seraient transformés en reptiles pour être capables d'y survivre. Comme vous pouvez le voir, c'est une idée totalement absurde, parce que tout le monde sait ce qui arriverait aux poissons s'ils sortaient de l'eau : ils mourraient !

N'êtes-vous jamais allé à la pêche ? Réfléchissez ! Qu'arriverait-il si un poisson mordait à l'hameçon, s'accroche à votre ligne et que vous sauviez sa vie en l'emmenant chez vous pour se reposer dans votre jardin ? Comme nous l'avons dit, il mourrait. Si vous repartiez pêcher et que cette fois-ci vous apportiez plusieurs poissons et les ameniez dans votre jardin, que se passerait-il donc ? La même chose : ils mourraient tous !

Mais les évolutionnistes refusent toujours de l'admettre. Ils disent qu'un des poissons dans votre jardin commencerait subitement à se changer alors qu'il allait mourir, et qu'il se transformerait en reptile et continuerait à vivre ! C'est complètement impossible !

Cela ne sera jamais possible parce qu'il y a beaucoup de différences entre les poissons et les créatures terrestres, et tous ces



changements ne peuvent pas se produire tout d'un coup, par simple "hasard". Citons quelques-uns des éléments dont un poisson aurait besoin pour survivre sur la terre ferme :

1 – Les poissons utilisent des ouïes pour respirer dans l'eau. Toutefois, sur la terre ferme, ils ne pourraient pas respirer avec et ils mourraient s'ils quittaient l'eau. Ils auraient besoin de poumons. Supposons qu'un poisson décidait de quitter l'eau et de vivre sur la terre ferme : de quelle façon aurait-il des poumons ? De plus, il n'a même aucune idée de ce qu'est un poumon !

2 – Les poissons n'ont pas un système rénal comme le nôtre, mais ils en auraient besoin pour vivre sur la terre ferme. S'il décidait de se déplacer vers la terre ferme, il est très clair qu'un poisson ne serait pas capable de se trouver des reins où que ce soit.

3 – Les poissons n'ont pas de pieds, c'est pourquoi ils ne pourraient pas marcher en atteignant les côtes. Alors comment le premier poisson ayant décidé de sortir de l'eau pour atteindre la terre ferme se trouverait des pieds ? Comme c'est impossible, il est évident que les évolutionnistes se trompent aussi sur cette question.

Ce sont uniquement trois des centaines d'éléments que les poissons doivent avoir afin de survivre sur la terre ferme.

## Concernant le poisson appelé Coelacanthe :

Pendant des années, les évolutionnistes décrivaient un poisson appelé "le cœlacanthe" comme étant une forme transitionnelle qui aurait échoué sur la terre ferme. Dans tous leurs livres et magazines, ils ont dépeint ce poisson comme étant une preuve de leur théorie. Ils pensaient que le cœlacanthe avait disparu il y a très longtemps. C'est pourquoi ils ont monté une série d'histoires mensongères lorsqu'ils ont examiné les fossiles de ce poisson.

Puis, il y a à peine quelques années, un pêcheur attrapa un cœlacanthe dans son filet. Depuis, plusieurs autres ont été pêchés. Il devint évident que le cœlacanthe est un poisson normal. De plus, il ne se préparait pas à venir sur la terre ferme, comme le dis-



Les évolutionnistes déclarent que le cœlacanthe serait un poisson qui aurait commencé à se changer en reptile. Plus tard, un cœlacanthe vivant a été découvert et la ruse des évolutionnistes fut découverte. Le cœlacanthe est véritablement poisson.

ent les évolutionnistes. Ils disaient que "ce poisson vivait dans les eaux très peu profondes, et se préparait donc à aller sur la terre ferme." En réalité, le coelacanthe vit dans les eaux très profondes. Ce n'était pas une forme transitionnelle comme les évolutionnistes voulaient nous le faire croire. C'était un véritable poisson. Plusieurs autres idées mensongères d'évolutionnistes ont été exposées depuis !

### **L'AFFIRMATION QUE LES OISEAUX AURAIENT EVOLUÉ EN PARTANT DES REPTILES EST ERRONÉE**

Une autre déclaration mensongère que font les évolutionnistes concerne la manière dont les oiseaux ont existé.

Leur histoire invraisemblable est que les reptiles vivant sur les arbres auraient commencé à sauter d'arbre en arbre, et tandis qu'ils auraient été en train de sauter, ils auraient développé des ailes. Mais une autre histoire est que certains reptiles, essayant d'attraper des mouches, auraient couru et auraient battu leurs bras supérieurs, qui se seraient transformés en ailes !

N'est-il pas ridicule d'imaginer un dinosaure développant des ailes alors qu'il court ? De pareilles choses n'arrivent que dans des contes ou des dessins animés.

Il y a un sujet encore plus important. Ces évolutionnistes disent que ce grand dinosaure aurait développé ses ailes en essayant d'attraper des mouches. Bien, et comment la mouche elle-même est-elle arrivée dans l'air ? D'où proviennent ses ailes ? Lorsqu'ils essayaient d'expliquer comment un énorme dinosaure pouvait voler, n'auraient-ils pas plutôt d'abord expliqué comment un minuscule insecte en fut capable ? Bien sûr qu'ils auraient dû le faire.

Mais c'est le point que les évolutionnistes ne seront jamais capables d'expliquer. La mouche est l'une des meilleures créatures volantes sur la terre. Elle peut battre ses ailes 500 à 1000 fois par seconde. Comme vous le savez, elle peut manœuvrer dans l'air avec une grande aisance. Peu importe le nombre d'histoires que racontent les évolutionnistes, ils ne peuvent toujours pas expliquer comment les ailes des oiseaux ont existé. La vérité est qu'Allah a créé les ailes des oiseaux et des mouches, avec leur capacité de voler.

L'archéoptéryx que les évolutionnistes appellent une forme transitionnelle, était en fait un oiseau ayant toutes ses plumes !

Nous allons vous donner quelques-unes des multiples différences qu'il y a entre les reptiles et les oiseaux :

- 1 – les oiseaux ont des ailes que les reptiles n'ont pas.
- 2 – les oiseaux ont des plumes, alors que les reptiles ont des écailles.
- 3 – les oiseaux ont un squelette unique et leurs os sont creux. Ce qui les rend plus légers et facilite leur vol.



**Le fossile d'un oiseau appelé archéoptéryx que les évolutionnistes essayaient de dépeindre comme étant une espèce intermédiaire, montre que l'évolution est une théorie basée sur le mensonge. Ce fossile est celui d'un véritable oiseau et montre que les oiseaux ne se sont pas transformés il y a des millions d'années.**

Ce sont juste quelques différences qui viennent immédiatement à l'esprit. Il y en a encore bien d'autres entre ces créatures.

Si une espèce de reptile s'était transformée en oiseau, il y aurait eu plusieurs créatures qui auraient vécu entre les reptiles et les oiseaux représentant les phases de ce changement.

Les chasseurs de fossiles auraient dû croiser au moins une fois ces fossiles. C'est-à-dire, qu'il devrait y avoir eu des créatures avec des moitié d'ailes, des corps mi-plumes mi-écailles, des mi-becs et des mi-bouches, et leurs fossiles auraient du être trouvés, mais aucune créature pareille n'a jamais été localisée parmi les nombreux fossiles sur la terre. Ces fossiles trouvés appartiennent plutôt à un reptile entier, ou encore à un oiseau entier. Ce qui veut dire que les oiseaux n'ont pas évolué depuis des reptiles. Allah a créé les oiseaux, tout comme Il a créé tous les autres êtres vivants.

Cependant, puisque les évolutionnistes ne veulent pas accepter cela, ils essayent de convaincre les gens que ce qu'ils disent est vrai en inventant des histoires. Ils ont trouvé un fossile d'oiseau appelé Archéoptéryx, qui a vécu il y a approximativement 150 millions d'années, et ils affirmaient que cet oiseau serait une forme transitionnelle entre les dinosaures et les oiseaux. Mais dire que l'archéoptéryx était l'ancêtre des oiseaux est totalement illogique !

L'archéoptéryx avait toutes ses plumes, parce que :

l'archéoptéryx avait des plumes comme les oiseaux actuels.

L'archéoptéryx avait la même arête centrale, à laquelle ses ailes étaient attachées, comme les autres oiseaux.

L'archéoptéryx ne peut pas être l'ancêtre de tous les oiseaux, parce que des fossiles d'oiseaux qui sont plus vieux ont été trouvés.



## **L'HISTOIRE INVRAISEMBLABLE DE L'EVOLUTION HUMAINE**

Les évolutionnistes maintiennent que les êtres humains auraient évolué à partir des singes, et que les singes seraient donc nos ancêtres. Ni Darwin ni un quelconque évolutionniste n'ont jamais eu aucune preuve pour soutenir cette affirmation, qui est une totale invention.

En fait, l'une des raisons qui fut imaginée en premier lieu avec la théorie de l'évolution était d'essayer de faire oublier aux

**Allah a créé les êtres humains avec des langages différents et des races et diverses couleurs. Cette variété est une merveilleuse bénédiction.**



gens qu'Allah les a créés. Si les gens croient qu'ils ont existé par "hasard" et que leurs ancêtres étaient des animaux, alors ils n'éprouveront aucune responsabilité vis-à-vis d'Allah. En retour, cela leur fait oublier leurs valeurs religieuses et les gens deviennent égoïstes. Les égoïstes perdent de bons sentiments comme l'amour de leur peuple et de leurs familles. Vous voyez, les évolutionnistes essayent d'éloigner les gens de sentiments pareils, et c'est pour cela qu'ils essayent de propager la théorie de l'évolution. Leur but est de faire oublier aux gens l'existence d'Allah, alors ils leur disent : "Allah ne vous a pas créés. Vous descendez des singes, autrement dit, vous êtes un animal développé."



En vérité, Allah a créé les êtres humains. En comparaison aux autres créatures vivantes, l'être humain est la seule créature qui puisse parler, réfléchir, se réjouir et prendre des décisions, il est intelligent, peut établir des civilisations et peut communiquer à un niveau avancé. Allah est le Seul qui a donné toutes ces caractéristiques aux êtres humains.

### **Les évolutionnistes ne peuvent donner aucune preuve que les êtres humains descendaient des singes**

Dans le domaine de la science, il est très important de produire "une preuve". Lorsque vous faites une déclaration, et si vous voulez que les autres vous croient, alors vous devez montrer certaines preuves. Par exemple, si vous vous présentez à quelqu'un et dites : "Je m'appelle Omar" et que cette personne dise : "Je ne crois pas que vous vous appeliez Omar", alors dans ce cas, vous devrez avoir une preuve que votre nom est vraiment Omar. Quelle serait donc votre preuve ? Une carte d'identité en serait une, ou un extrait de naissance, ou un passeport, ou même votre carte scolaire, entre autres. Si vous montrez l'une d'elles à cette personne, elle vous croira.

Donnons maintenant un exemple scientifique. Il y avait un scientifique appelé Isaac Newton qui a vécu au 18ème siècle et dont on dit qu'il a découvert la gravité. Lorsque les gens lui ont demandé comment il en était sûr, il répondit : "Lorsqu'une pomme tombe d'un arbre, elle tombe sur le sol. Elle ne reste pas en l'air." Ce qui voulait dire qu'il y a une force attirant la pomme vers le sol, une force appelée "la gravité".

Ainsi, les évolutionnistes doivent donner une preuve pour

faire croire à leurs théories. Par exemple, la théorie de l'évolution maintient que l'homme descendrait des singes. Nous devons donc leur demander : D'où vous est venue cette idée, et où est votre preuve ?

Si les ancêtres de l'homme étaient effectivement des singes, nous devrions nous attendre à trouver des fossiles de créatures qui soient moitié humain et moitié singe comme confirmation. Or, aucun fossile pareil n'a jamais été découvert. Nous avons uniquement trouvé des fossiles d'humains ou de singes. Ce qui signifie que les évolutionnistes n'ont absolument aucune preuve que les singes étaient les ancêtres de l'homme.

Cependant, les évolutionnistes essayent toujours de mentir aux gens avec leurs théories.

## **Voici certaines supercheries d'évolutionnistes :**

1 – les évolutionnistes parlent de fossiles d'espèces de singes disparues comme si elles avaient appartenu à des créatures moitié humaines, moitié singes.

Vous avez sûrement vu quelque part des photos comme celles d'en haut. Les évolutionnistes les utilisent pour tromper les gens. La vérité est que de pareilles créatures n'ont jamais existé. Dans le passé, il y avait des humains et il y avait des singes, comme de nos jours, et ceux-là sont complètement séparés et sans aucune relation les uns avec les autres. Aucune des créatures mi-singe mi-humain, montrées sur le dessin sur les pages précédentes, n'a jamais existé. Cela ne s'est jamais produit. Comme nous le disions plus haut, aucun fossile n'a été trouvé pour l'affirmer.

Cependant, les évolutionnistes inventent constamment de nouvelles histoires sur ce sujet. Par exemple, en tenant un fossile

appartenant à une espèce de singe disparue, ils déclarent qu'il appartiendrait en fait à une créature qui aurait été quelque chose entre les singes et les humains. Comme les gens sont parfois mal informés à ce sujet, ils sont enclins à croire ce que disent les évolutionnistes.

2 - Les évolutionnistes traitent les fossiles d'êtres humains de différentes races comme s'ils étaient réellement des créatures mi-singe mi-humain.

Comme nous le savons, il y a plusieurs groupes ethniques dans le monde : africains, chinois, indiens d'Amérique, turques, européens, arabes et bien d'autres encore. Evidemment, les gens appartenant à différents groupes ethniques ont parfois des caractéristiques différentes. Par exemple, les chinois ont des yeux en forme d'amande, et certains africains ont une peau très foncée et des cheveux très frisés. Lorsque vous voyez un indien d'Amérique ou un inuit, vous savez immédiatement qu'ils appartiennent à un groupe ethnique différent. Autrefois, il y avait plusieurs autres groupes ethniques et certaines de leurs caractéristiques étaient peut-être différentes de celles des gens d'aujourd'hui. Par exemple, les crânes des gens appartenant à la race néandertalienne étaient plus grands que les crânes des gens vivants aujourd'hui. Leurs muscles étaient également beaucoup plus forts que les nôtres.

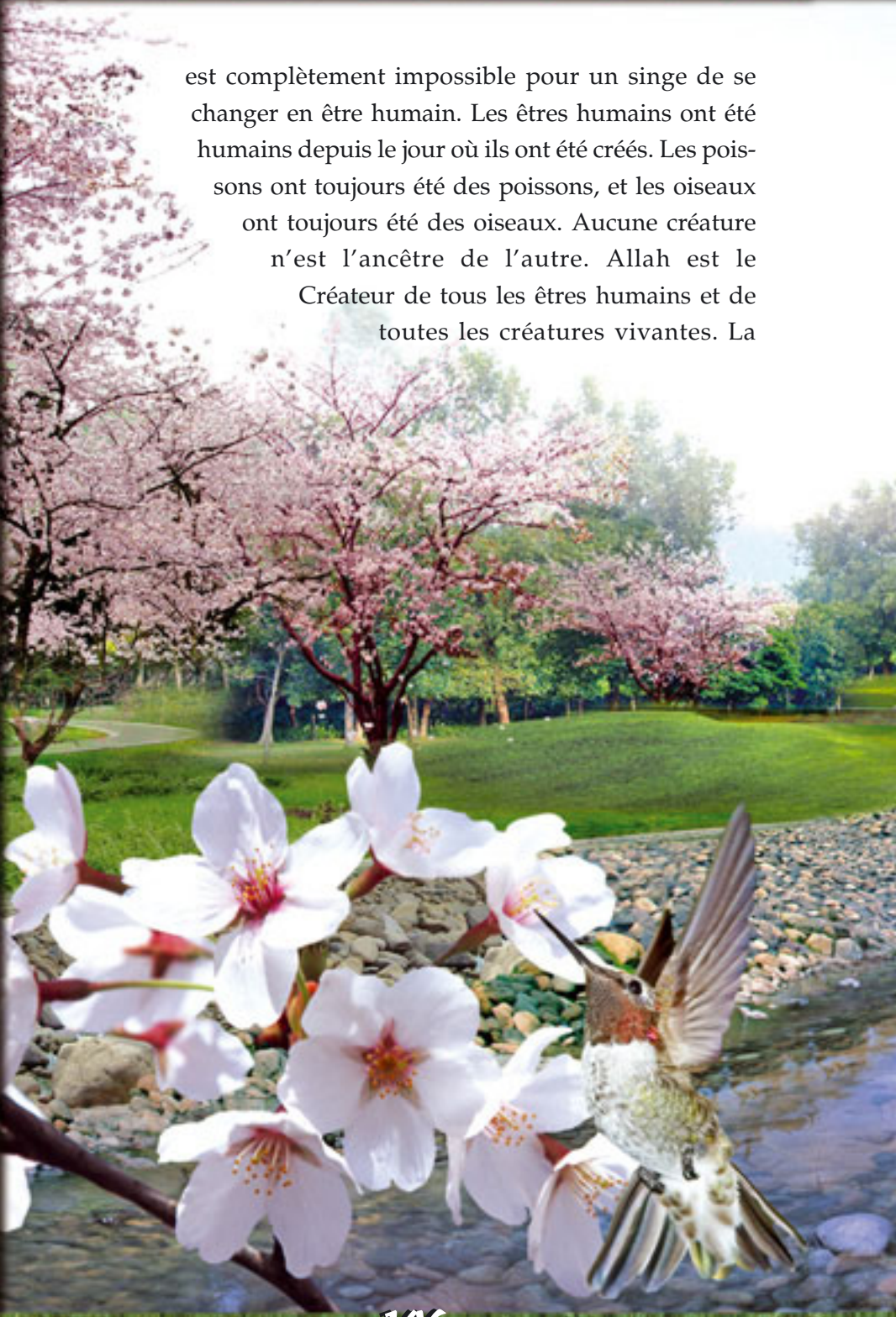
Toutefois, les évolutionnistes utilisent les différences qu'il y a entre cette race et la nôtre comme étant une manière de mentir aux gens. Ils disent par exemple, lorsqu'ils trouvent un crâne néandertalien, "C'est le crâne des ancêtres de l'homme qui ont vécu il y a des dizaines ou des milliers d'années". Parfois les fossiles crâniens trouvés sont plus petits que la taille moyenne du crâne des êtres humains actuels. En montrant un tel fossile crânien, les évolutionnistes diront, "Le propriétaire de ce crâne est sur le point de se transformer d'un singe à un humain".

En réalité, même aujourd’hui, il y a des gens qui appartiennent à différents groupes ethniques qui ont des crânes plus petits que la moyenne. Par exemple, le volume crânien des aborigènes d’Australie est vraiment petit, mais cela ne veut pas dire qu’ils sont mi-singe, mi-humain. Ce sont des êtres humains normaux, tout comme vous et comme tout le monde.

Par conséquent, nous pouvons voir que les fossiles dépeints par les évolutionnistes comme étant une preuve que les êtres humains auraient évolué à partir des singes, appartiennent soit à des espèces de singes ou des races humaines primitives qui ont disparu maintenant. Ce qui signifie que les créatures mi-homme, mi-singe n’ont jamais existé.

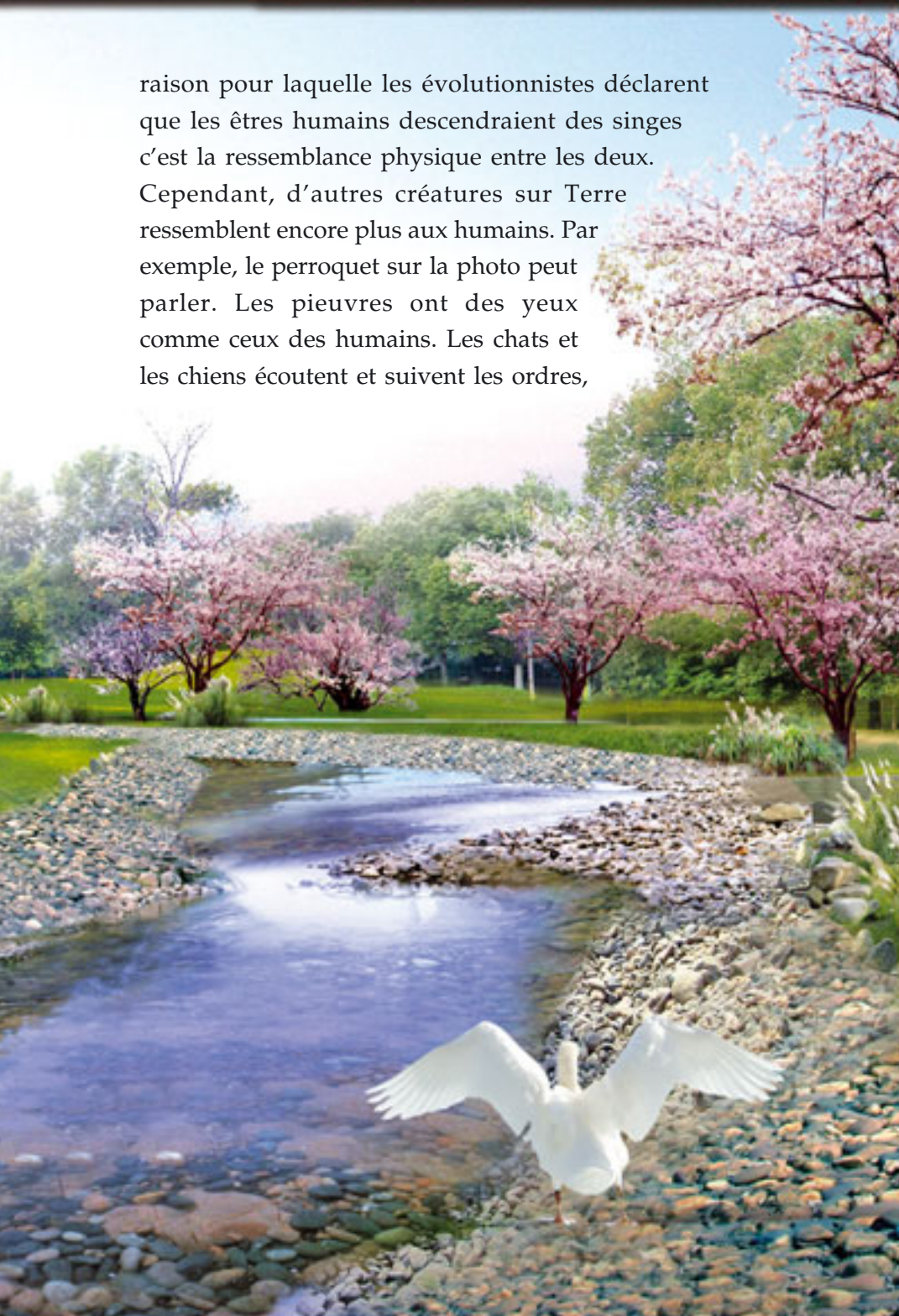
## **LA PLUS GRANDE DIFFÉRENCE**

La plus grande différence entre les singes et les êtres humains est que les humains ont des âmes, contrairement aux singes. Les humains ont une conscience : ils réfléchissent, parlent et transmettent leurs pensées aux autres par des phrases rationnelles, prennent des décisions, ressentent, développent des goûts, connaissent l’art, la peinture, composent des chansons, chantent et sont remplis d’amour et de valeurs morales. Toutes ces facultés sont uniques à l’esprit humain. Seuls les êtres humains possèdent ces caractéristiques uniques. Les évolutionnistes sont incapables de répondre à cette question. Afin de ressembler à un être humain, un singe devrait passer par plusieurs changements physiques et devrait avoir les autres facultés uniques aux êtres humains. Y a-t-il une force naturelle qui puisse donner ces dons telles que la peinture, la réflexion ou la composition à un singe ? Bien sûr que non ! Allah a créé seulement les humains avec des capacités pareilles, et Il ne les a pas données aux animaux. Comme nous l’avons vu, il



est complètement impossible pour un singe de se changer en être humain. Les êtres humains ont été humains depuis le jour où ils ont été créés. Les poissons ont toujours été des poissons, et les oiseaux ont toujours été des oiseaux. Aucune créature n'est l'ancêtre de l'autre. Allah est le Créateur de tous les êtres humains et de toutes les créatures vivantes. La

raison pour laquelle les évolutionnistes déclarent que les êtres humains descendaient des singes c'est la ressemblance physique entre les deux. Cependant, d'autres créatures sur Terre ressemblent encore plus aux humains. Par exemple, le perroquet sur la photo peut parler. Les pieuvres ont des yeux comme ceux des humains. Les chats et les chiens écoutent et suivent les ordres,



comme une vraie personne. Que penserez-vous si quelqu'un vous disait que les êtres humains descendaient des chiens, des perroquets ou des pieuvres ? Vous voyez, il n'y a pas de différence entre cette idée et les histoires qu'inventent les évolutionnistes.

## **ALLAH EST LE CREATEUR DE TOUTE CHOSE**

Notre Seigneur est le seul Qui a mis des milliards de pièces d'information dans un endroit tellement petit que nous ne pouvons même pas le voir sans un équipement spécial.

Allah est le Seul qui nous a créés, ainsi que nos yeux, nos cheveux, nos pieds.

Il est aussi le créateur de nos familles, parents, frères et sœurs, amis et professeurs.

Allah est le Seul qui a créé la nourriture que nous aimons, les confitures, les céréales, les pâtes, ainsi que les fruits et légumes qui nous rendent forts et sains. Si Allah ne les avait pas créés, nous ne saurions jamais quel goût ont les fraises.

Allah nous a également doté des sens gustatifs et olfactifs. S'Il ne nous avait pas donné ces facultés, nous n'aurions pas été capables de connaître le goût de ce que nous mangeons. Cela aurait été la même chose que nous mangions des pommes de terre ou un gâteau. Allah n'a pas seulement créé une nourriture délicieuse aux bonnes senteurs, Il nous a aussi doté de facultés qui nous permettent de les apprécier.

Vous aimez certaines choses, vous les appréciez et pensez à elles avec gaieté. Cela pourrait être un dessert que vous aimez manger, un jeu auquel vous aimez jouer, ou une sortie avec les gens que vous aimez. Quelles qu'elles soient, vous ne devez jamais oublier qu'Allah est Celui qui rend cela possible pour vous.

ILS DIRENT: 'GLOIRE À TOI! NOUS  
N'AVONS DE SAVOIR QUE CE QUE  
TU NOUS AS APPRIS.

CERTES C'EST TOI L'OMNISCIENT,  
LE SAGE'.

(SOURATE AL-BAQARA, 32)